
 
СТАТЬИ 

 

 

8

СТАТЬИ 
 
 
 
 
 
 
 
 

Л.В. Скворцов 

МЕТАФИЗИКА СЛОВА  
В КОНТЕКСТЕ ПЛАНЕТАРНОГО ЯЗЫКА 

 
В условиях интенсификации глобализационных и миграци-

онных процессов возникают острые проблемы культурной и язы-
ковой адаптации. Вместе с тем новые импульсы получает дискус-
сия о сущности и функциях Слова. 

Исторически с толкованием сущности слова связывалась ис-
тина бытия. 

Христианская эра утверждает божественную сущность 
Слова как начала истинного бытия, в котором заключена жизнь 
как «свет человеков»1. Соответственно рождается представление о 
реальности универсального нравственного ориентира истинного 
бытия. Его эмпирическим воплощением становится мир святых. 
Следуя его примеру, человек преодолевает свою конечную сущ-
ность, греховную ограниченность и приобщается к бесконечности. 

Слово указывает путь человеку от конечности существова-
ния к бесконечности Бытия. 

Эра Просвещения формирует культ Разума. Истина Слова 
обретает характер универсалий как ориентира служения человече-
ству. Это – путь преодоления индивидом своей личной ограни-
ченности и сохранения себя в памяти истории. Формируется новая 
эпоха – эпоха героев, личностей, которые в служении универсаль-
ным общечеловеческим ценностям – свободы, равенства, братст-
ва, – в следовании требованиям категорического императива как 
                                          

1 См.: Иоанн 1: 4. Здесь и далее цитаты приводятся по синодальному изда-
нию. – Прим. авт.  



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

9

универсального закона морали видят истинный смысл жизни. Ко-
нечная цель эпохи героев – свобода всех. 

Эра информационного общества придает легитимный харак-
тер правам человека как индивида, ставящего свою личную свободу 
в центр Бытия. Истина слова реализуется в сообщениях межлич-
ностных коммуникаций. Слово начинает повсеместно утрачивать 
свой сакральный смысл. Индивидуальная свобода оказывается  
в центре истинного Бытия. Эту ситуацию можно отождествлять с 
исходом философского представления о конечной стадии мировой 
истории как переходом от свободы одного и свободы некоторых к 
свободе всех. 

Торжество свободы всех олицетворяет гомосексуальная пара 
и торжественные парады представителей однополых браков. Значит 
ли это, что эра святых и эра героев подошли к своему «концу»? 

Ответ на этот вопрос может отчасти дать языковая политика, 
проявляющая отношение общества и государства к заботе о чистоте, 
сакральном и универсальном смысле слова. 

 
1. Языковая политика: Проблема смысла 

 
Оценивая влияние Слова на характер человеческого бытия, 

приходится задаваться вопросом, который возникает в ситуации 
глобализации: что следует ожидать от смешения языков? Хаоса 
межнациональных, межэтнических отношений, которые возникли, 
согласно Библии, уже при строительстве Вавилонской башни? 
Или, напротив, мы должны ожидать рождения духовной гармонии, 
о которой мечтают лучшие умы человечества? Интенсификация 
миграционных процессов имеет доминирующее направление: от 
демографически «переполненных» и менее экономически разви-
тых регионов в страны экономически более развитые, с экономи-
чески состоятельными классами, способными оплачивать непри-
влекательные для них виды труда. Этот процесс имеет свои 
негативные социальные, а значит, и политические последствия. 

Языковая проблема в этих процессах становится в известном 
смысле критической. Язык может превращаться в средство фор-
мирования замкнутых, эзотерических групп населения, внутри ко-
торых могут созревать самые различные намерения и практиче-
ские планы, от создания сектантского эзотеризма и духовной 
самоизоляции до уголовной и террористической активности. 



 
СТАТЬИ 

 

 

10

Самоизоляция является почвой для круговой поруки, а зна-
чит, и для осуществления незаконной деятельности в самых раз-
личных формах – от применения механизмов насилия до нарко-
торговли в массовых масштабах. Параллельно с этими процессами 
наблюдаются стихийные процессы языковых смешений, которые 
также дают неоднозначные результаты. Особенно наглядно эта 
неоднозначность наблюдается в космополитических мегаполисах, 
таких как Нью-Йорк, Лондон, Париж. Эти проблемы возникают и 
в Москве. Мы теперь становимся «как все». 

В Нью-Йорке, например, можно встретиться с обычным яв-
лением, когда человек, изучивший классический английский 
язык  – English-English, не сможет понять завсегдатая Таймс-
сквера, изъясняющегося на местном сленге, с его специфическим 
произношением и употреблением слов. 

Возникает и другой вопрос: что следует ожидать от смеше-
ния языков? Рождение универсального или нового локального 
языка? Известен феномен креолизации, т.е. рождения нового языка, 
происходящего из смешения европейских языков с местными язы-
ками Южной и Северной Африки. Сегодня термин «креолизация» 
даже входит в авторитетные словари. Так, в «The Concise Oxford 
Dictionary» «Creole» трактуется либо как личность, являющаяся 
результатом смешения выходцев из Европы с представителями 
черного населения, либо как основной язык, возникший из контакта 
европейских языков, особенно английского, французского или 
португальского, с другими, особенно африканскими языками. 
Креолизация (creolization) и понимается как формирование такого 
языка1. 

Процессы смешения языков, приводящие к формированию 
нового языка, происходили и на территории России. Характерно в 
этом отношении возникновение на Украине суржика, простонарод-
ного языка, ставшего следствием долговременного контакта укра-
инско-русского двуязычия, – явления проникшего во все сферы об-
щественной жизни, в том числе и в художественную литературу2. 

Все это – реальные языковые процессы в условиях их сво-
бодной эволюции. 

                                          
1 См.: The concise Oxford dictionary. – 9 th ed. – Oxford, 1995. – P. 317. 
2 См.: Культурология: Дайджест. – М., 2012. – № 4 (63). – С. 268–269. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

11

Вместе с тем становится все более актуальным вопрос: нуж-
на ли в условиях демократии государственная языковая политика? 
Ответ на этот вопрос во многом зависит от конечных результатов 
стихийного языкового взаимодействия. 

Общество встречается с фактом все более широких масшта-
бов процессов, затрагивающих не только сферу межэтнических 
отношений, но и молодежную культуру, различные профессио-
нальные и социальные группы населения. Что будет происходить с 
культурой общества, если эти специфические языки станут доми-
нировать в общественном сознании и формах межличностной 
коммуникации? 

Так, например, можно ли на продуктах языковой креолиза-
ции или суржика излагать истины современного естественно-
научного и гуманитарного знания? Подходит ли для этого языко-
вой диапазон молодежной культуры или современных сленгов, 
возникающих в различных сферах межличностной коммуникации? 

Если появляется озабоченность относительно возникающих 
языковых угроз, то рождается и защитная реакция, утверждающая 
необходимость формирования внутренних ограничений, обеспечи-
вающих чистоту основного языка, удерживающего в себе позитив-
ные результаты его исторического обогащения и совершенствования. 

Исходная предпосылка этой реакции – ИНТУИЦИЯ, т.е. не-
посредственное внутреннее знание, бездоказательное убеждение в 
том, что именно историческое становление и развитие языка 
включает данное общество и его народ в качестве составной части 
мировой культуры, соединяя его специфическую форму с высши-
ми достижениями культуры и универсального знания. 

Такое соединение воспринимается как необходимое и доста-
точное условие интеллектуального и нравственного комфорта 
духа. Но идет ли речь о комфорте духа культурной элиты общества 
или нации как единого целого? Иными словами, следует ли прояв-
лять озабоченность о национальном языке как орудии духовной 
консолидации и взаимного понимания людей в реальной их соци-
альной коммуникации? 

Можно предположить, что верный подход состоит в созда-
нии условий все более широкого влияния культуры языка на са-
мые широкие слои населения общества. 

Очевидно, что национальная форма языка наиболее близка и 
наиболее удобна для человека в формировании понимания окру-



 
СТАТЬИ 

 

 

12

жающего мира. Достижения универсального знания, фиксируемые  
в языковой культуре, обеспечивают органическую связь общества с 
техническим, экономическим, социальным, нравственным, эстети-
ческим, интеллектуальным прогрессом. Комфорт духа нации и его 
сохранение предполагают интуитивную выработку конкретных ме-
ханизмов защитной реакции, гарантирующей от профанации языка. 

Механизмы защитной реакции имеют две основные формы: 
удержание и сакрализация образцовых художественных текстов, 
их популяризация и внедрение в программы обучения, начиная с 
детского возраста. Это универсальный процесс, предполагающий 
не только сохранение отечественных образцовых текстов, но и ак-
тивную переводческую деятельность, открывающую горизонты 
всей мировой культуры. 

Реализация этих механизмов предполагает соответствующий 
уровень самосознания культурной элиты страны и государствен-
ного руководства. 

Вторая форма включает в себя адаптацию понятий и категорий 
универсального научного знания к национальному языку, обеспечи-
вающему создание научных текстов и реализацию образовательной 
деятельности во всех основных сферах естественно-научного и гума-
нитарного знания. Успех в реализации этой формы адаптации уни-
версального научного знания предполагает наличие определенного 
уровня лингвистической культуры научного сообщества. 

Интенсификация процессов глобализации порождает целый 
комплекс языковых проблем, вызванных необходимостью комфорт-
ной коммуникации в связи с возникающими качественно новыми 
тенденциями в торговом, экономическом, научно-техническом и 
культурном сотрудничестве. Человек, свободно ориентирующийся 
в современных межнациональных отношениях, – это «гражданин 
мира». Каким образом он преодолевает языковые барьеры, как по-
требность в их преодолении влияет на его отношение к иностран-
ным языкам? Как вообще должна трактоваться в современных ус-
ловиях космополитическая ориентация в контексте национальной 
государственной политики? Как эта ориентация влияет на пер-
спективы национальной культуры, основанной на чистоте нацио-
нального языка? 

Доминирование в общественной жизни высокого качества 
языка, обеспечивающего свободу для комфорта духа, определяется 
формированием и реализацией языковой политики государства. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

13

Очевидно, что адекватная политика государства должна 
опираться на фундаментальное знание того, с чем она имеет дело. 
Состав любого языка образует Слово. Но что такое слово, как 
формируется его сущность, из чего состоит его субстанция? 

Если политика не опирается на знание субстанции слова, то 
как она может адекватно влиять на языковые процессы? В этом 
случае влияние может давать неожиданные результаты. Какую 
политику проводить: политику языковой изоляции, чтобы избе-
жать вредных влияний, или политику языковых смешений, чтобы 
находиться в русле универсальной мировой культуры? 

Можно ли здесь проводить аналогию с манипуляцией мате-
риальными субстратами? 

Если со знанием дела осуществляется манипуляция с химиче-
скими веществами, то можно получить массу полезных продуктов 
не только для промышленного производства, сельского хозяйства, 
но и для быта. 

Но можно и создать такую смесь, которая поднимет на воз-
дух огромное сооружение. 

Мастерство парфюмера и кулинара зависит от умения «сме-
шивать» различные материальные составляющие. Это – особый дар, 
умение найти из бесконечного многообразия возможностей имен-
но ту, которая вызовет восторженное отношение дам или пригла-
шенных на праздник гостей. А как обстоит дело с языковыми 
смешениями? Общество испытывает на себе амбивалентные ре-
зультаты процессов стихийного смешения языков. Подчас кажется, 
что мы уже живем в другой стране, если судить по уличному говору 
и рекламам. Какой же лингвистический парфюмер или шеф-повар 
готовит нам это языковое блюдо? Или же это – действие стихии? 

Но как осуществлять разумную языковую политику, если нет 
знания субстанции слова, т.е. того, что мы смешиваем? Вопрос: 
имеем ли мы это знание? Нам кажется, что мы имеем это знание, 
поскольку пользуемся словами, чтобы высказать свою точку зрения, 
комплимент или подвергнуть кого-либо той или иной критике. 
Иными словами, мы знаем, что слово действует на человека. Но 
когда мы зададимся вопросом, «что такое слово?», то получим са-
мые разные ответы либо отказ давать ответ на этот вопрос. 

Но разве лингвистическая наука не давала свой ответ на этот 
вопрос? 

 



 
СТАТЬИ 

 

 

14

2. Теургия слова 
 
Сильвейн Бромбергер (Массачусетский институт техноло-

гии), отмечая тот факт, что в области лингвистики была проведена 
лучшими умами великолепная исследовательская работа, вместе с 
тем признает, что в понимании сущности слова необходим прорыв, 
который позволит понимание слова включить в число более точных 
и теоретически регулируемых. И здесь многое предстоит еще сде-
лать. Наиболее интересное его замечание состоит в том, что «фило-
софы могли бы быть наиболее полезными в этой работе»1. 

Замечание Бромбергера может показаться странным и даже 
загадочным, поскольку сам он относится к числу теоретиков, ко-
торые склоняются к дальнейшим эмпирическим открытиям, к 
большей унификации лингвистических дисциплин, к теоретиче-
ским инновациям, которые обращены к конкретным фактам, а не 
абстрактным идеям. Он призывает и философов повернуть свои 
метафизические бинокли и более внимательно посмотреть на фак-
ты. Хороший призыв. Но ведь сам Бромбергер признает, что евро-
пейские философы внимательно изучали факты, относящиеся к 
слову, по крайней мере с IV в. до н.э. (Панини). 

Вместе с изучением фактов рождалась и метафизика слова. 
Уже начало Евангелия от Иоанна можно считать одной из метафи-
зических интерпретаций слова. Она требует своего специального 
осмысления, поскольку выводит слово из ряда обычных матери-
альных вещей и обычных идей, сближая слово со светом, также 
необычной реальностью, имеющей отношение к прояснению ха-
рактера и смысла окружающей человека действительности. Это – 
свет, открывающий истину как всеохватывающую реальность ло-
госа, т.е. разумную сущность мира. 

Это – определенная философия слова, и не случайно Гегель 
подходил к Иоанну именно как к философу, обладающему не 
только верой, но и рациональной универсальностью позиции. 

В XX в. мы сталкиваемся с попытками соединить слово в 
единое целое с различными видами искусства, с тем чтобы до-
биться не только постижения, но и построения истинного Бытия и 
тем самым вооружить человека с помощью слова механизмами 
                                          

1 См.: Bromberger S. What are words? // J. of philosophy. – N.Y., 2001. – 
Vol. 108, N 9. – P. 503. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

15

управления универсумом. Человек хочет создать универсум, соот-
ветствующий его собственному идеалу Бытия. И это кажется воз-
можным, если сущность Бытия совпадает с сущностью слова, об-
разующего исходное основание культуры. 

Характерно, что Россия, с ее склонностью к экстремальным 
формам определения истины применительно к бытию человека, 
стала родиной доктрин, прокладывающих путь к утверждению те-
ургической роли духа, который получает свою реализацию в раз-
личных формах как словесного, так и музыкального искусства. 
Музыка стала восприниматься как раскрытие сакрального смысла 
слова, творческой энергии, управляющей движением и гармонией 
универсума. 

Концепция дематериализации внутренней сущности универ-
сума нашла свое отражение в тайной доктрине Е. Блаватской, – 
есть «Бесплотный человек, содержащий в себе Божественную 
мысль, зародитель света и жизни, по выражению Филона Иудея. 
Он назван “Пламенеющим Драконом Мудрости”, потому что… он 
есть то, что греческие философы называли Логосом, Глаголом Бо-
жественной мысли». Сущность проявленной мудрости выражается 
в слове Oeaohoo – эзотерическом термине, означающем шесть в 
одном или мистическую семерку1. Эзотерическое Слово играло 
ключевую роль в творчестве композитора А. Скрябина: в извест-
ном произведении «Прометей» он использовал хоровое звучание 
Слова, превращая его в нечто большее, чем музыка, – в явление 
звуковой магии и феномен светомузыки. 

Опубликованная в 1911 г. партитура называлась «Прометей. 
Поэма огня». «Прометей» был этапом на пути создания «Мисте-
рии»2, в которой теургическая мощь композиции должна была 
проявиться в полную силу. 

Таким образом возникало единство слова и музыки, аккорды 
которой порождали определенную цветовую атмосферу. По мне-
нию психологов, А. Скрябин обладал «комплексной синтетиче-
ской чувствительностью» (А.Р. Лурия). У людей, обладающих та-
кой чувствительностью, звуки могут вызывать не только цветовые, 

                                          
1  Блаватская Е.П. Тайная доктрина: Синтез науки, религии и философии. – 

Цит. по: Лобанова М. Теософ, теург, мистик, маг: Александр Скрябин и его вре-
мя. – М., 2012. – С. 286.  

2 См.: там же. – С. 257. 



 
СТАТЬИ 

 

 

16

но даже и вкусовые впечатления. Феномен светомузыки позволил 
Андрею Белому утверждать, что «симфоническая музыка является 
знамением, указывающим путь искусства в целом и определяю-
щим путь его эволюции»1. 

На своеобразие музыкального творчества А. Скрябина об-
ращал внимание А. Блок. Александр Блок, Андрей Белый, Вяче-
слав Иванов рассматривали проблемы синтеза искусств с позиций 
философии «всеединства». 

Андрей Белый в своем трактате «Глоссалия» расшифровы-
вал звуки отдельных букв в различных цветовых выражениях: 
«а» – как белый, «е» – как желто-зеленый, «и» – как синий с соот-
ветствующими смысловыми интерпретациями. 

Синтетические тенденции наблюдались и в живописи. 
В западном искусстве принципы ассоциативной поэтики раз-

рабатывались Эдгаром По, Шарлем Бодлером, Полем Верленом. 
Таким образом развитая культура, отпочковавшиеся от нее 

формы искусства начинают обнаруживать свое скрытое единство, 
заключенное в Бытии Слова, как совпадения формы, звука, гармо-
нии и смысла. Эта тенденция важна с когнитивной точки зрения, 
поскольку позволяет выявить исходное в субстанции слова и его 
культурологический потенциал. 

Вместе с тем становится понятным и исток мистерии духа 
как следствия отождествления смыслового творения Слова с уни-
версумом культуры и многообразием форм искусства. 

Универсум культуры – это мироздание человека – мир форм, 
звуков, цветов и смыслов, – в контексте которого и раскрывается 
субстанция слова, как образующего элемента «материи» языка. 

Представляется парадоксальным, что именно в то время, когда 
позитивизм утверждал свой антиметафизический анализ сущности 
слова и всей истории философии, относя представления метафизики 
к ареалу не имеющих смысла символических упражнений, в ре-
альной жизни с небывалой силой проявилась теургическая мощь 
слова в сочетании с различными видами искусства, поднимая мас-
сы людей на создание новых реалий жизни. Вместе с тем мир был 
ввергнут в эру революций, гражданских и мировых войн. Слово 
оказывается связанным с онтологией спекулятивного мира и мо-
                                          

1  Белый А. Символизм. – Цит. по: Лобанова М. Теософ, теург, мистик, 
маг: Александр Скрябин и его время. – М., 2012. – С. 252. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

17

жет быть виртуальным заблуждением, рождающим мистерию мас-
сового действия с неоднозначными цивилизационными последст-
виями. Чтобы избежать фундаментальной цивилизационной ошибки, 
необходимо дать эмпирическую интерпретацию Слова, опустить 
слово «с неба на землю». 

 
3. Дилеммы эмпирического истолкования сущности слова 

 
Эмпирическое истолкование сущности слова весьма привле-

кательно, поскольку оно соответствует научной ментальности, чуж- 
дой произвольного фантазирования. 

Но в этом случае исследователь должен отчетливо представ-
лять, что составляет сущность «материи» слова, т.е. его исходной 
реальности, которая может быть предметом эмпирического анали-
за и практической апробации. 

Как оказывается, сущность «материи» слова исчезает в мно-
гообразии своих форм. 

Слово можно идентифицировать как физическую реальность 
голоса. И в этом случае исследование должно обратиться к анализу 
действия голосовых связок, анатомии и физиологии ротовой по-
лости и дыхательных путей, тонкостей работы языка и губ и т.д. 
Значит ли это, что изучение всех этих фактических составляющих 
и даст адекватное и исчерпывающее понимание «субстанции» сло-
ва? Очевидно, что таким путем понимания получить нельзя. Но 
тогда можно обратиться к рассмотрению субстанции «материи» 
слова как письменности. Слово реально обретает свою письмен-
ную форму и соответствующее содержание. При этом оказывается, 
что исторически возникают различные виды письменности – кли-
нопись, иероглифическая письменность, виды алфавита, такие как 
латиница и кириллица, язык азбуки Морзе, азбуки Брёйля, язык 
шифров слов и т.д. 

Но что представляет собой то общее, что характеризует суб-
станцию Слова, которая может проявлять себя в столь многооб-
разных формах письменности? На этот вопрос нет ответа в анализе 
самих форм письменности. Возможен ли подход к эмпирии слова 
не со стороны «материи», а со стороны идеальной формы – зна-
ния? По-видимому, возможен, но и здесь мы сталкиваемся с про-
блемой плюрализма форм. На самом деле формы знания качест-
венно отличаются. Существует мифологическое, религиозное 



 
СТАТЬИ 

 

 

18

знание, знание философское, знание научное – экспериментальное 
и математическое. Существует знание в форме самосознания. Но 
что составляет «субстанцию» слова как знания? Это, конечно,  
Истина. Если формы знания воплощаются в слове, то они претен-
дуют на выражение Истины. В истине заключена сила воздействия 
слова. Но как идентифицировать истины мифологии и религии с 
истиной экспериментального знания? И как выявить «субстанции» 
истины из многообразия ее форм? 

Проблема кажется более доступной для своего решения, если 
Слово идентифицируется как Речь. Речь может видеться в качестве 
субстанции Слова, в которой начинают соединяться идеальное 
содержание знания с материей звука. Именно поэтому изучение 
речи оказывается ключевой задачей, имеющей практическое зна-
чение в общественной жизни. 

Но нельзя не видеть и качественных различий речи: речь ре-
бенка, речь повседневных коммуникаций, речь актера, речь поли-
тического или общественного деятеля, речь ученого – все это виды 
речи, в которых слово имеет разное качество. Уникальным качест-
вом обладает речь как пение – оперное пение, пение эстрадных 
певцов, хоровое пение, любительское пение. 

Имеется ли общая субстанция слова во всех видах речи и в 
чем она состоит? 

Как представляется, Слово обретает очевидную общность в 
том, что можно условно назвать «архивом» времени. Это – доку-
менты, книги, статьи, дневники, рукописи, тексты художественной 
литературы и т.д. Везде используются слова, и слово играет роль 
Фиксатора сознания Времени, которое обретает тем самым свою 
константность. 

Время в форме фиксированных слов может становиться 
предметом исследования, фактором формирования духовной тра-
диции, т.е. цивилизованной действующей константой, влияющей 
на общественное сознание, духовный мир человека и образ его 
жизни. И в этой своей сущности Слово может становиться крае-
угольным камнем религиозного сознания. Вот что говорит Иисус 
Христос: «Небо и земля прейдут, но слова Мои не прейдут»1. Кон-
стантным цивилизационным смыслом слова, заключающим в себе 
универсальные нравственные ценности, определяется функция 
                                          

1 Марк 13: 31, Луки 21: 33. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

19

хранителя слова. Выполнение этой функции зависит от правиль-
ного понимания того, как образуется константный смысл слова и 
как он сохраняется и изменяется в исторической динамике. 

Вокруг этой проблемы в последнее время развертываются 
все более активные концептуальные дискуссии, что безусловно 
связано с жизненными процессами межкультурной коммуникации, 
оказывающей все более заметное влияние на языковую ситуацию в 
различных регионах современного мира. 

В связи с этим нельзя не обратить внимание на обстоятель-
ную публикацию Джона Хоуторна (Оксфордский университет) и 
Эрнеста Лепори (Университет Рутжерса) «О словах»1. Рождение 
этой публикации связано с концептуальной реакцией на позицию 
Давида Каплана, сформулированную в ряде выступлений на азиат-
ских, европейских и американских международных конгрессах. 
Позиция Каплана была первоначально сформулирована в 1990 г. в 
его статье «Слова»2. 

Хоуторн и Лепори обращают внимание на два вопроса, по-
ставленные в статье Д. Каплана: 

1) при каких условиях два выражения выражают одно и то 
же слово; 

2) что такое слова? 
Эти вопросы, считают они, долгое время не привлекали 

внимания философов и лингвистов, хотя они являются фундамен-
тальными для философии языка и лингвистики. 

Каплан исходит из того, что существуют две основные моде-
ли отношений между словами – знаками и различными физически-
ми объектами. Знаки являются знаками слова. А идентичность слова 
начинается либо с орфографической либо с фонетической формы. 

Идентичность орфографической формы слова определяется 
порядком букв в слове и наличием или отсутствием интервалов меж-
ду буквами. Например, английское слово «dog» означает собака. Но 
если мы переставим те же самые буквы и напишем «god», то иден-
тичность слова исчезает, оно обретает совсем другой смысл. 

                                          
1 См.: Hawthorne J., Lepore E. On words // J. of philosophy. – N.Y., 2011. – 

Vol. 108, N 9. – P. 447–485. 
2 Kaplan D. Words // Aristotelian society supplementary. – N.Y., 1990. – 

Vol. 64. – P. 93–119. 



 
СТАТЬИ 

 

 

20

Можно игнорировать орфографию при определении иден-
тичности слова и обращать внимание только на звуки, на последова-
тельность фонем. Эта тенденция уходит своими корнями в позицию 
Аристотеля, который считал написание слова простым замените-
лем его звучания. Вместе с тем одно и то же слово как в своем 
звучании, так и в форме написания может иметь несколько значе-
ний. Например, в словаре В. Даля слово «прелесть» имеет значе-
ние «обольщения», «обмана» и в то же время «изящества», «красо-
ты»1. Или возьмем в качестве примера английское слово «nick» – 
знак идентичности. Оно может быть существительным – a prison 
(тюрьма) и глаголом – steal (красть), catch (схватить)2. Вторая модель, 
к которой и склоняется Каплан, является стадийно-продол- 
жающейся (stage-continuant). Согласно этой модели слова – долго-
живущие объекты, на основе которых могут возникать ответы 
краткоживущие, – это высказывание и написание. 

Хоуторн и Лепори считают, что это – позиция метафизики, 
полагающая, что слово – это константа с разнообразием высказы-
ваний и написаний. Конкретное написание и высказывание слова 
становятся составной частью пространственно-временного конти-
нуума, в котором сохраняется идентичность слова. Идентичность 
слова можно рассматривать по аналогии с идентичностью лично-
сти: человек – это слияние стадий его личности. 

Таким образом, Каплан придерживается модели, которая 
предполагает сохраняющееся основание слова (как основание лич-
ности) при возможных его внешних модификациях. 

Но как возникает это основание? Оно может возникать в той 
исходной точке, в которой звучание слова «привязывается» своим 
смыслом к обозначаемому объекту. Этот смысл и должен сохра-
няться неизменным при всех эмпирических модификациях слова. 

Это значит, что эмпирические модификации слова не могут 
играть существенной роли в определении его «субстанции». 

С этим и не соглашаются Хоуторн и Лепори. 
Хоуторн и Лепори считают модель Каплана неудовлетвори-

тельной, поскольку представление о сохраняющемся слове как ар-
хипелаге высказываний не может соответствовать тому модельному 

                                          
1 См.: Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка. – М., 

1980. – Т. 3. – С. 393. 
2 См.: The сoncise Oxford dictionary. – 9 th ed. – Oxford, 1995. – P. 918, 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

21

профилю, с которым слово ассоциировалось вначале1. Они также 
отмечают, что модель, которую предлагает Каплан, не охватывает 
особенностей изменения идентичности слова в ситуации его мор-
фемных различений. Морфемы позволяют формировать разнооб-
разие смыслов слов. Так, например, в английском языке приставка 
«un» может коренным образом изменить смысл слова «happy». 
«Unhappy» – это качественное изменение смысла. Многократное 
изменение смысла может происходить при использовании при-
ставки anti- (missile, anti-missile, anti-anti-missile). В итоге могут 
возникать слова, которые не имеют для себя обозначаемого объек-
та в реальной действительности. 

Реальность таких слов не находит достаточно убедительного 
объяснения в модели Каплана, которая требует обязательной реаль-
ности того исходного объекта, который и обозначается словом, и 
обеспечивает сохранность его смысла. Проблема объяснения возни-
кает и в том случае, когда имеются в виду невысказанные слова. 

Каплан считает, что мир не соприкасается с невысказанными 
словами, тогда как в действительности может быть внутренний 
поток слов, которые не реализуются в открытых высказываниях. 
Хоуторн и Лепори предлагают абстрактно-артикуляционную (ab-
stracta-articulations) модель, в соответствии с которой образование 
слова не обязательно нуждается в исходном основании своей иден-
тичности. Морфемы не имеют содержательной идентичности, но 
их применение формирует содержание новых слов. Оказывается, 
что сама по себе абстрактная сущность словообразования может 
порождать смысл слова. И это, как кажется, «торпедирует» модель 
Каплана. 

Критика модели Каплана в конечном счете завершается вы-
движением абстрактно-артикуляционной модели, которая легити-
мизирует рождение идентичности слова из спекулятивной в своей 
сущности комбинации абстракций. Но это – очевидная легализа-
ция метафизики Слова. Очевидно и другое. Сама по себе спекуля-
тивная метафизика абстракций не проясняет проблему смысла. На 
самом деле, казалось бы абстрактное сочетание морфемы «un» со 
словом «happy» рождает совершенно новое слово – «unhappy». Но 
если мы в морфеме заменим букву «u» на «о», то не получим нового 

                                          
1 См.: Hawthorne J., Lepore E. On words // J. of philosophy. – N.Y., 2011. – 

Vol. 108, N 9. – P. 453. 



 
СТАТЬИ 

 

 

22

слова. Аналогичным образом, заменяя четыре буквы «anti» че-
тырьмя буквами «from», мы не получаем смыслового сочетания – 
from-missile, from-from-missile или какого-то нового слова. Это 
значит, что абстрактно-артикуляционная модель перестает дейст-
вовать, как только она абстрагируется от реального языкового ста-
новления, в значительной мере «привязанного» к относительно 
константным смыслам звукового или письменного выражения слов. 
Если бы эта связь не имела значения, то тогда слова возникли бы 
путем использования произвольных статистических сочетаний от-
дельных букв или произвольно составленных буквенных блоков. 

В концепции Каплана ключевое значение имеет понятие 
«повторение»; это понятие он определяет как центральное. По-
скольку одно и то же слово исторически может исполняться раз-
личным образом по форме своего написания и по звучанию, то Ка-
план вводит понятие интенционального повторения (intentional 
repetition), которое фиксирует внутреннее стремление повторения 
того однозначного смысла, который начинает воспроизводиться 
иначе сравнительно с его первоначальными формами произноше-
ния и написания. Интенция играет конституитивно роль: что бы ни 
выходило из-под пера или из гортани рта индивида, он будет ис-
полнять то же самое слово. Хоуторн и Лепори выдвигают экстре-
мальные примеры, ставящие под сомнение концепцию повторения 
и конституирующей роли интенции. Они утверждают, что, напри-
мер, когда англичанин видит последовательное сочетание четырех 
букв – «в», «а», «в» и «у», – то он произносит «baby», что означает 
ребенок, не потому что он вспоминает смысл этого слова. Он фик-
сирует его смысл непосредственным образом, здесь и сейчас. Од-
нако это суждение не представляется корректным. Англичанин 
знает смысл соединенных вместе этих четырех букв именно в та-
кой последовательности. Поэтому их смысл возникает непосред-
ственным образом здесь и сейчас. Если англичанину предложить в 
английской транскрипции буквы «d», «i», «t», «y», «a» (ditya – ди-
тя), что также означает «baby», то он, если не знает русского язы-
ка, вряд ли расшифрует его смысл. 

Концепция Каплана обнаруживает свое практическое значе-
ние в условиях, когда приходится иметь дело с массовыми иска-
жениями языка при изменении акцентов, грамматических правил 
и т.д. и т.п. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

23

Конституитивная роль интенции продолжает действовать, и 
она улавливается в процессах практической коммуникации. Иначе 
было бы невозможно объяснить взаимное понимание друг друга 
иммигрантами и коренным населением, иностранными туристами, 
весьма приблизительно произносящими иностранные для них сло-
ва, и местными жителями. 

Слабое место концепции Каплана обнаруживается в толкова-
нии сущности имен собственных. Каплан, исходя из своей доктрины, 
полагает, что имя собственное имеет единственное генетически-
изначальное происхождение. Иными словами, имя каждого индиви-
да относится только к нему, получившему его при рождении. 

Проблема возникает тогда, считают Хоуторн и Лепори, когда 
одно и то же имя относится к разным личностям: John Donne и 
John Travolta – здесь одно и то же написание и одно и то же звуча-
ние в одном и том же языке, в данном случае английском, относятся 
к совершено разным объективностям, личностям, разным индиви-
дуальностям. И это не вызывает ни у кого какого-либо смыслового 
напряжения. Почему? 

Если действительное наименование осуществляется во внут-
реннем языке («I-language»), то тогда мы имеем два разных наиме-
нования, хотя они имеют одинаковую форму во внешнем языке. 
Но тогда мы можем допустить и такую ситуацию, когда два раз-
ных слова во внешнем языке могут означать одно и то же приме-
нительно к языку внутреннему. 

В качестве объяснения этого феномена предлагаются два 
возможных варианта. Имя может быть следствием любого собы-
тия, в котором осуществлялось присвоение имени. Скажем, имя 
Johnny могло даваться ребенку во время акта крещения. Но это же 
имя могло даваться и яхте, которая уходила в плавание. 

Идентификация происходит посредством рассмотрения кау-
зальной цепи коммуникации (трансференции). Это значит, что 
нужно пройти по цепи каузальных связей до начального события, 
которое фиксирует связь данного наименования с этим начальном 
событием. 

Таким образом, правильное употребление слов оказывается 
связанным с определением критерия идентичности. 

Можно говорить о двух критериях идентичности слов. Пер-
вая форма относится к явлениям одного и того же домена. Явле-
ния идентичны, если они состоят из одинаковых составных частей. 



 
СТАТЬИ 

 

 

24

Или события идентичны, если они имеют одни и те же причины и 
одни и те же следствия. 

Вторая форма относится к различным доменам, но находя-
щимся в определенной взаимной зависимости. К ней относится 
критерий идентичности Фреге для направлений и чисел. Так, на-
пример, две линии идентичны в своей направленности, если они 
параллельны. Или два класса объектов обозначаются одним и тем 
же числом, если они оказываются в отношении друг к другу как 
один к одному. 

Применительно к слову эти критерии могут выглядеть сле-
дующим образом. Слово а1 и слово а2 имеют в основе одно и то 
же событие, их породившее, где порождающее событие совпадает 
с первым исполнением слова. Вторая форма идентичности может 
выглядеть следующим образом: слова а1 и а2 идентичны, если не-
возможно, чтобы исполнялось а1 и при этом не исполнялось а2. 
Однако эта форма представляется неадекватной, поскольку при 
наличии двух разных слов исполнение а1 не обязательно влечет за 
собой исполнение а2. 

Если слово заменить интенцией, то идентичность интенции 
может вступать в парадоксальное противоречие с ее внешней реа-
лизацией. Например, когда мы имеем исполнение одной и той же 
песни разными исполнителями, то можем считать их интенции 
идентичными. Однако исполнение эстрадной песни, скажем, Мус-
лимом Магомаевым, и «исполнение» безголосым «певцом» той же 
песни, похожим на мычание, признать идентичными невозможно. 

Хоуторн и Лепори склоняются к тому, что применительно к 
слову можно использовать тот же критерий идентичности, кото-
рый применяется в отношении к танцам и играм. 

Община всегда достаточно точно оценивает идентичность 
исполнения традиционных для нее танцев, несмотря на известные 
нюансы творчества конкретных исполнителей. Она способна от-
личить новый танец от старого танца в новом одеянии. Однако как 
эта ситуация может относиться и к слову? Трудно определить, когда 
было впервые исполнено то или иное слово и в каком контексте. 

Например, в употреблении в английском языке двух слов – 
«moan» (хрюканье) и «mean» (огрубление звучания мелодии) – с 
одинаковой степенью правильности считается, что это одно и то 
же слово, но правильным считается и то, что в данном случае ис-
пользуются разные слова. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

25

Здесь и открываются возможности различных философских 
опосредований словесной идентичности. Если трактовать слово как 
ошибочную онтологическую проекцию, полагают Хоуторн и Лепо-
ри, то занять какую-то одну определенную позицию в качестве 
единственно истинной представляется проявлением шовинизма. 

Но как быть с аналогией сохранности смысла слова с иден-
тичностью личности? Если следовать метафизическому руковод- 
ству внутреннего раскола личности, то тогда можно признать, что 
с самого начала, т.е. всегда в одном человеке существовали две 
личности. Но признать, что с самого начала в одном слове сущест-
вовали два слова, кажется противоестественным. Похожая на лек-
сему концепция слов, даже снабженная орудиями теоретической 
лингвистики, может оказаться не более чем ошибочной смесью 
поверхностности и неопределенности смысла слова. 

Последовательный эмпиризм, усматривающий сущность сло-
ва в его первоначальной, исходной связи с обозначаемым объектом, 
как и абстрактно-артикуляционная модель, выводящая смысл из 
комбинаций абстрактных словообразований, проходят мимо клю-
чевой субстанции слова, превращающей человека в субъект твор-
ческой деятельности. 

Практическая реализация этих моделей в ткани жизни рож-
дает «мертвое» слово. В определенных социальных ситуациях эта 
тенденция приобретает доминирующий характер. Это хорошо по-
этически выразил Николай Гумилёв: 

 
Мы ему поставили пределом 
Скудные пределы естества, 
И, как пчелы в улье опустелом, 
Дурно пахнут мертвые слова. 

Николай Гумилёв «Слово» 
 
«Лекарство» от смерти слова, как представляется, можно по-

лучить, если понять происхождение языка. Именно в происхожде-
нии языка должна находиться отгадка парадокса Слова. 

 
4. Загадки происхождения языка 

 
Если субстанция слова обусловлена происхождением языка, 

в котором слово первоначально и обретает свою сущность, то, 



 
СТАТЬИ 

 

 

26

проясняя происхождение языка, можно разорвать порочный круг 
метафизики и эмпиризма в истолковании слова. На самом деле 
движение мысли от спекулятивной метафизики к эмпирическому 
истолкованию сущности слова, а затем к неизбежному возрожде-
нию метафизического мышления может восприниматься как попа-
дание в замкнутый круг, похожий на концептуальную мышеловку. 
Естественно предположить, что для того, чтобы выбраться из него, 
необходимо опереться на научные данные. Это, прежде всего, ре-
зультаты антропологических и опытных исследований. 

Полученные результаты и должны дать однозначный ответ 
на вопрос: откуда «взялся» человеческий язык, а значит, и слово – 
простая и в то же время загадочная реальность? 

Дают ли новейшие научные исследования ответ на этот во-
прос? 

В 2007 г. в ИНИОН РАН была опубликована работа С.А. Бур-
лак «Происхождение языка: новые материалы и исследования»1, в 
которой были представлены в обобщенном виде базирующиеся на 
научных исследованиях ответы на поставленный вопрос. Это был 
своего рода когнитивный прорыв психологического барьера, су-
ществовавшего со второй половины ХIХ столетия. Известно, что 
Парижское лингвистическое общество в 1866 г. наложило запрет 
на рассмотрение работ, посвященных проблемам происхождения 
языка. Однако во второй половине ХХ в. наблюдается нарастание 
потока исследований в этой области. С.А. Бурлак высказала суж-
дение, согласно которому к началу нового тысячелетия обсужде-
ние проблемы происхождения человеческого языка вышло на 
вполне научный уровень»2. При этом умозрительные работы вы-
носились за «скобки» научных границ. Философские размышления 
кажутся «простыми историями» сравнительно с данными этоло-
гии, нейрофизиологии, генетики, психолингвистики, археологии и 
антропологии. Эта «тяжелая артиллерия» науки должна была про-
бить любые крепостные стены. 

Как отвечает на вопрос о происхождении языка комплекс 
этих наук? 

                                          
1 См.: Бурлак С.А. Происхождение языка: Новые материалы и исследова-

ния: Обзор / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. исслед. Отд. языко-
знания. – М., 2007. – 80 с. 

2 См.: там же. – С. 4. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

27

Прежде всего, считается закономерным обращение к новым 
знаниям об ископаемых гоминидах. Что оно дает? Это обращение 
позволяет окончательно поставить крест на гипотезе «мозгового 
Рубикона», т.е. необходимости для появления речи достижения 
объема мозга в 750 см3. Оказывается, у некоторых типичных ар-
хантропов объем мозга уменьшается пропорционально уменьше-
нию тела и достигает 400 см3. Другой аспект проблемы – члено-
раздельная речь. К числу анатомических признаков, наиболее 
важных для происхождения членораздельной речи, относили низ-
кое положение гортани. Однако исследования показали отсутст-
вие у современных людей надежной корреляции между этими 
факторами. Важным качеством языка человека считается способ-
ность произносить длинные высказывания. Без этого невозможен 
синтаксис. Эта способность связывалась с шириной позвоночного 
канала. Однако, как оказалось, прямоходящие архантропы имели 
позвоночный канал примерно той же ширины, как и другие при-
маты. Происхождение языка связывалось с возникновением спе-
цифических выпуклостей на внутренней поверхности черепа в об-
ластях, где у людей находятся речевые центры (поле Брока и поле 
Вернике). Однако границы зон Брока и Вернике бывают не вполне 
очевидны даже при изучении мозга живых людей1. 

Хорошая наука кажется совпадающей с открытием конкрет-
ного явления, которое и есть очевидная причина происхождения 
языка. Но это представление, как ни странно, может подтолкнуть 
исследователя, отвергающего традиции классической философии, 
к попаданию в объятия плохой философии. 

В качестве примера можно привести суждение, как бы «на-
учно» фиксирующее реальный процесс: «В процессе онтогенеза 
(не только у детей, но и у взрослых) язык как бы блуждает по коре, 
выбирая… где ему “угнездиться”»2. В этих «научных» категориях 
язык предстает как субъект, самостоятельно принимающий реше-
ния о своем пространственном местонахождении. Характеристика 

                                          
1 См.: Бурлак С.А. Происхождение языка: Новые материалы и исследова-

ния: Обзор / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. исслед. Отд. языко-
знания. – М., 2007. – С. 4–10. 

2 Козинцев А.Г. Происхождение языка: Новые факты и теории. Цит. по: Бур-
лак С.А. Происхождение языка: Новые материи и исследования: Обзор / РАН.  
ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. исслед. Отд. языкознания. – М., 2007. – С. 11.  



 
СТАТЬИ 

 

 

28

его перемещения («как бы блуждает») допускает, что субъект не 
совсем точно ориентируется в обстоятельствах и действует мето-
дом проб и ошибок, выбирая свое местонахождение. 

Таким образом радикальный подход, снисходительно отно-
сящийся к традициям философии, вынужден следовать своей 
крайне примитивной, если не сказать, убогой «философии». 

Высказывались суждения, согласно которым для возникно-
вения языка важное значение имеет асимметрия мозга. Но асим-
метрия мозга обнаруживается у самых разных животных1 – у мле-
копитающих, птиц и земноводных. 

Считается, что огромное значение для понимания происхо-
ждения языка имеет обнаружение «зеркальных нейронов», кото-
рые сыграли важную роль в формировании поведенческого под-
ражания, что помогло формироваться и звуковому подражанию. Но 
это не решение проблемы происхождения языка, поскольку речь 
идет о подражании уже существующему языку, происхождение 
которого и следовало бы объяснить. 

Перспективным представляется путь, ведущий от естествен-
ных способностей развитых животных, таких как дельфины и 
приматы, к человеческим свойствам. Имеется в виду, что процесс 
совершенствования механизмов манипуляции с различными пред-
метами влечет за собой развитие мышления, которое может полу-
чать свою внешнюю реализацию в формах звука. Разве это не пра-
язык, который в процессе естественного отбора и осуществляет 
«скачок» к языку человеческому? 

Обработанный шимпанзе предмет, который используется 
для решения какой-то конкретной задачи, – это свидетельство 
«обратного моделирования», т.е. наличия образа предмета в созна-
нии обезьяны и «плана» его реального использования. Значит, у 
шимпанзе имеется цель, наличие орудия, которым она обрабаты-
вает материал, превращая его в новое орудие, позволяющее ей 
достигнуть поставленной цели. 

Возникает вопрос: почему же она не начинает пользоваться 
членораздельной речью и не создает свой язык? Быть может, она 
все же имеет свой язык, но отличный от языка человека? Исследо-
ватель, возможно, совершает ошибку, если ожидает, что обезьяна 
должна заговорить именно человеческим языком? Но тогда следует 
                                          

1 Бианки В.Л. Асимметрия мозга животных. – Л., 1985. – 295 с. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

29

допустить существование языка и у дельфинов, поскольку они об-
ладают механизмами звуковой коммуникации, признать наличие 
языка птиц, как разговорного, так и певческого. 

Очевидно, однако, что этим путем мы уходим от проблемы, 
даже отрицаем ее существование, поскольку начинаем толковать 
сущность языка как тождественного звуковой коммуникации, су-
ществующей в животном мире. 

Кажущиеся перспективными попытки увязать происхожде-
ние языка с верхнепалеолитической революцией с ее технологией 
пещерной живописи и с возникновением таких форм социально-
сти, которые позволяли сосредоточиваться на создании орудий, 
требующих длительной обработки, специальных навыков в осуще-
ствлении большого количества операций, представляются сугубо 
гипотетическими, поскольку прямая связь технологии и рождения 
языка не устанавливается. Свои загадки порождает и попытка найти 
решение проблемы происхождения языка в генах. Однако до сих 
пор наука не может дать однозначного ответа и на вопрос о родо-
словном древе человека. На роль его исходного предка (если не 
считать Адама) имеется по крайней мере семь претендентов1. 

Открытие генов, играющих важную роль в функционирова-
нии языка, стало толчком для поиска той мутации, которая должна 
была привести к формированию речевого аппарата, изменению 
формы черепа, позволившим перестроить работу мозга и «вло-
жить» в него языковую способность. 

Однако получение таких результатов изменением молекулы 
ДНК некоторые исследователи сравнивают со сборкой самолета 
смерчем, пронесшимся по свалке2. 

Одна из проблем, связанных с происхождением языка, кото-
рая волнует исследователей, – это проблема «врожденной языковой 
способности», быстрое усвоение языка ребенком, стремление пони-
мать речь человека, игнорируя нечеткость произношения, отклоне-
ние от грамматических норм и даже неверные словоупотребления. 

                                          
1 См.: Бурлак С.А. Происхождение языка: Новые материалы и исследова-

ния: Обзор / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. исслед. Отд. языко-
знания. – М., 2007. – С. 19.  

2 Пинкер С. Язык как инстинкт. – М., 2004. – С. 343. Цит. по: Бур-
лак С.А. Указ. соч. – С. 21.  



 
СТАТЬИ 

 

 

30

Она находит свое объяснение в действиях правила искать 
структуру в хаосе, в свойстве человека улавливать структурные 
закономерности. Но это свойство само нуждается в объяснении. 
Объяснение видится в «теории ума». Это не что иное, как реанимация 
концепции «НУС», выдвинутой Анаксагором в V в. до н.э. «Дей-
ствительно, – пишет С.А. Бурлак, – при отсутствии “Теории ума” 
появление языка было бы просто невозможным»1. «Теория ума» 
понимается как специфика коммуникативного воздействия высо-
кого уровня сложности. И вместе с тем имеются исследования, 
свидетельствующие о том, что «феномен ума» в таком его пони-
мании появился задолго до человека. Он имеется и у шимпанзе. 

Опять-таки мы встречаемся со странной философией, пози-
ционирующей шимпанзе в качестве творца «теории ума». Тем са-
мым работа мозга человека и мозга обезьяны идентифицируются. 
Подтверждением этого полагается попытка карликового шимпанзе 
бонобо имитировать человеческую речь. Ключевым свойством 
человеческого мышления справедливо полагается способность к 
символизации, возможность оперировать знаками с произвольной 
связью между формой и смыслом. Но происхождение этой спо-
собности как раз и нуждается в объяснении, что позволит понять и 
истоки языковых парадоксов. 

Из «языка» обезьян, даже при самой интенсивной системе их 
обучения, человеческий язык получиться не может. Вопрос о при-
чине этого остается открытым. Для решения этой проблемы пред-
лагается использовать компьютерные модели эволюции языка. 

Они интересны по композиционным результатам получения 
сложного целого из простых частей и моделирования возникнове-
ния нерегулярностей. Однако очевидно, что получение с помощью 
компьютера реального знания происхождения языка возможно 
лишь в том случае, если этим знанием уже обладает исследова-
тель, составляющий программу для работы компьютера. 

Для некоторых исследователей представляется эвристичным 
экологический подход. Они считают, что отправными пунктами 
эволюции, приведшей к появлению человеческого языка, являются 
выход человека в саванну, а также бипедия, т.е. передвижение на 
двух ногах. Переход к двуногому движению вызвал развитие жес-

                                          
1 См.: Бурлак С.А. Указ. соч. – С. 27. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

31

тикуляции. Постепенно жесты якобы сместились внутрь рта1. Это, 
конечно, фантастическая гипотеза, поскольку проследить, каким 
образом жест смещается внутрь рта, просто нереально. Внутрь рта 
можно поместить какой-то материальный объект, но не жест. Для 
выполнения такой акции ротовую полость пришлось бы радикаль-
но «переоборудовать». 

Аналогичный характер имеют и представления, согласно ко-
торым язык чем-то напоминает паразита, который колонизует мозг2. 

В отличие от жестовой системы происхождения языка 
А.Н. Барулин предлагает в качестве протосемиотической звуковую 
систему сигнализации. Мутационные процессы у Homo erectus, 
считает он, приводят к способности звукоподражания, тонкого ре-
гулирования дыхания, объединению когнитивных и звуковых мо-
дулей в единую речемыслительную систему. 

Проверить это, естественно, невозможно, и поэтому по-
строение таких гипотез можно отнести к «просто историям». 

Вместо таких «просто историй» предлагается рассматривать 
онтогенез, процесс реального становления речи, – от младенца до 
взрослого – в качестве свернутого филогенеза3. Исходное здесь – 
это исследование лепета ребенка. 

Проблема «свернутости» истории происхождения языка в 
онтогенезе заключается в том, что лепет ребенка развивается  
в речь под воздействием матери и отца, т.е. взрослых, которые иг-
рают роль своего рода «богов». Если первочеловек был подобен 
«младенцу», то роль «богов», формирующих его «взрослую» речь, 
могли играть инопланетяне, принесшие развитой язык с алфави-
том, грамматикой, синтаксисом и морфологией. Заметим, что идея 
инопланетян, представителей высокоразвитой цивилизации, посе-
тивших Землю, получает все более широкое хождение в средствах 
массовой коммуникации. 

И это было бы решением проблемы происхождения языка 
человека как жителя Земли. Но проблема происхождения языка 

                                          
1 Corballis M.C. From hand to mouth: The origins of language. – Princeton, 

2002. – XII, 257 p. – Цит по: Бурлак С.А. Указ. соч. – С. 40. 
2 Deacon T. The symbolic species: The co-evolution of language and brain. – 

L., 1997. – 527 p. 
3 См.: Бурлак С.А. Указ. соч. – С. 42–43. 



 
СТАТЬИ 

 

 

32

как такового оказывается нерешенной, поскольку оставалось не 
ясным, как произошел язык инопланетян. 

Своеобразным контрапунктом этой позиции является точка 
зрения, согласно которой глоттогенез не представляет собой раз-
витие новых способностей, рождение нового качества. «Соответ-
ственно, – пишет С.А. Бурлак, – никакой специальной точки пере-
хода от “доязыка” к языку не было, был континуум усложнения 
возможных комбинаций: сначала высказывания содержали по од-
ному слову, потом – по два и т.д.»1. 

Интересно в этом контексте столкновение двух гипотез. 
Во-первых, «гипотеза груминга», которая связывает происхожде-
ние языка с его ролью в социуме. Груминг описывается как дру-
жеское «обыскивание» особей в группе. В соответствии с этой ги-
потезой, «обыскивание» перерастает в язык как более экономное 
средство, требующее меньше временных затрат для взаимной 
идентификации. 

Этой гипотезе противостоят исследования, доказывающие, 
что взаимная идентификация и формирование дружеских чувств 
реализуются при помощи не столько языка, сколько невербальной 
коммуникации – манеры держаться, ухаживания, объятий, поцелу-
ев, улыбок, запаха и т.д. Делается вывод, что социальная функция 
языка не может считаться движущей силой глоттогенеза. 

Таким образом, существует многообразие гипотез происхож- 
дения языка. Их можно считать процессом взаимного «погаше-
ния» претензий на истину. На каждый тезис о происхождении 
языка обнаруживается не менее убедительный антитезис. Так что 
же, следует «оживить» запрет Парижского лингвистического об-
щества? Но можно считать и по-другому, а именно так, как это 
предлагает С.А. Бурлак: «Едва ли не все высказанные гипотезы в 
той или иной мере справедливы… Говорить об окончательном 
решении проблемы глоттогенеза пока, наверное, рано, но тем не 
менее наука значительно продвинулась в этом направлении, что 
позволяет надеяться на приближение к разгадке этой многовеко-
вой тайны»2. 

Но каким путем следует идти, чтобы приблизиться к разгад-
ке этой тайны? Если все время идти тем путем, которым уже шли 
                                          

1 См.: Бурлак С.А. Указ. соч. – С. 46. 
2 Там же. – С. 68. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

33

эмпирические науки, не получив ответа на поставленный вопрос, 
то не исключено, что на этом пути будут получены дополнитель-
ные результаты, не дающие нужного ответа. Это путь, находящий-
ся в границах субстанции «материи», оперирования с материаль-
ными факторами в надежде, что их определенная комбинация 
приведет к рождению языка. Но этого не происходит. 

Язык как бы «дан» как та «среда», в которой происходит 
дискурс. Но каким образом он «дан» – на этот вопрос ответа нет. 

Так, может быть, вообще вопрос поставлен неправильно и 
ответ на него нельзя получить в контексте биоантропологической 
реальности? Но тогда в какой реальности нужно пытаться найти 
ответ на этот вопрос? 

 
5. «Третья реальность» 

 
Анализ биоантропологических факторов не дает конечного 

результата в объяснении происхождения языка. В них недостает 
какого-то существенного «элемента». 

Какую реальность упускают из виду многообразные концеп-
ции происхождения языка? Все они рассматривают лишь влияние 
различных факторов – анатомических, физиологических, возраст- 
ных, экологических, психологических, социальных на то или  
иное состояние существующего языка, на те или иные его особен-
ности. Но ведь с точки зрения цивилизационно-антропологической 
язык – это нечто целое. Но что такое цивилизационно-антропо- 
логическая реальность? Что она «выражает» или что «отражает»? 
Составляет ли она специфическую «субстанцию» языка? Биоантро-
пологические факторы отражают причинно-следственные влияния 
на языковой процесс, в котором язык является ответом «внешне-
го» воздействия. Цивилизационно-антропологический фактор вы-
ражает новое состояние сознания прачеловека, в котором оно не-
сет в себе качество свободы субъекта, действия, независимо и 
даже вопреки влиянию внешних факторов. Сознание превращается 
в феномен самодвижения, а значит, осознанную внутреннюю при-
чину совместных действий и поведения прачеловека. Слово в этом 
контексте становится не простым звуком или сигналом о внешней 
опасности, а фиксированным для коммуникации смысловым ре-
зультатом самодвижения сознания. В этом своем качестве слово 
и становится сущностным основанием языка, превращающего 



 
СТАТЬИ 

 

 

34

прачеловека как биоантропологического субъекта в субъекта ци-
вилизационно-антропологического, в homo sapiens. Язык – это вы-
деление свободы самоопределения в самостоятельную, отдельную 
от непосредственного практического действия, форму деятельно-
сти. Внутреннее движение языка, таким образом, может происхо-
дить в неподвижном теле человека. Но это внутреннее движение 
становится рационализацией поведения не только в отношении 
фактора внешнего воздействия среды во всем ее многообразии и 
подвижности, видимости и слышимости, ощущаемости и воспри-
нимаемости органами чувств, но и в отношении того, что не видимо 
и не слышимо. Язык сознания человека создает внутренние объек-
ты, свою специфическую среду, которая может становиться схе-
мой той внешней среды, которая невидима и неслышима, но с ко-
торой сознание человека постоянно имеет дело. Оформление 
знания об этой среде в форме слова и есть специфическая особен-
ность языка. 

Звуковая коммуникация биологических социумов не имеет 
качества языка человека разумного. Это качество определяет ко-
ренное преимущество человека перед всеми видами биосоциумов. 
В нем заключается зародыш, из которого вырастает древо Цивили-
зации, несущее в себе коренное отличие от древа Природы. Циви-
лизация формирует свои качественные особенности под воздейст-
вием результатов внутреннего движения сознания, получающего 
общее социальное выражение в языке, в его развивающихся фор-
мах и качествах. Специфика слова, составляющего субстанциаль-
ное основание языка, заключается в его потенциальной возможно-
сти нести в себе константы смысла, выработанные автономным 
движением сознания. Эти константы могут быть специфическим 
контрапунктом постоянно изменяющейся эмпирической реально-
сти внешней среды. В слове в форме звука (речи) и письменности 
(текстов) могут фиксироваться константы цивилизационного бы-
тия и условия его воспроизводства. Таким образом слово обретает 
теургическую функцию. Реализация теургической функции требует 
тщательного отбора слов, которые складываются в ритуалы. 

Контрапунктом порядка слов в ритуалах является непринуж- 
денное обращение со словами без тщательного их отбора, что вле-
чет за собой также свои последствия для цивилизации. Ставшая 
классической фраза «В начале было Слово» отражает сущность 
рождения цивилизации, возникающего из рождения языка. В этом 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

35

рождении и происходит соединение всего: физиологии прачелове-
ка и внешних природных условий его жизни и вместе с тем воз-
никновение свободного движения сознания, обусловливающего 
своеобразие поведения и образа жизни прачеловека как человека 
разумного. 

Это своеобразие находит свое выражение в понятии души, 
которой обладает только человек в универсуме жизни на земле. 
Душа – это не инстинкт и не условный рефлекс, которыми обладает 
и животное. Между тем именно душа начинает править человеком. 
И не случайно, что философия пытается через призму интерпрета-
ции качеств души человека найти подходы к объяснению движе-
ния вещей в настоящем, прошлом и будущем Универсума1. 

Через эту призму начинает раскрываться и действительная 
сущность Слова. 

Слово можно считать субстанцией языка. На самом деле со-
вокупность слов образует язык. Значит ли это, что субстанцию 
языка можно понять, исследовав данную эмпирическую реаль-
ность слова? Эта эмпирически очевидная реальность состоит из 
букв и звуков. Слово обладает формой, т.е. пространственной оп-
ределенностью, которая может совершенствоваться, достигая кра-
соты внешней реальности в различных вариациях алфавитов и на-
писаний. Слово – это звучащая реальность, достаточно сложная по 
своей структуре, поскольку образуется из отдельных звуков. Соче-
тание звуков может образовать гармонию. В этом смысле эволю-
цию слова можно представить как эволюцию языка, его восхожде-
ния к своим все более совершенным формам. 

Как оказывается, специфическое сочетание звуков (матери-
альная реальность) совпадает с эстетической (идеальной) реально-
стью. И в этом совпадении обнаруживается специфическая теур-
гическая сила. Это в известном смысле ключ к происхождению 
языка как целого. Человек «захватывается» этой теургической си-
лой, и через нее ему открывается идеальная реальность, т.е. смысл. 
Вне смысла слово не имеет реальности: оно превращается либо в 
звук, рядоположный с другими звуками, либо в форму знака, на-
ряду с другими естественными формами. 

Таким образом, слово – это специфическая форма цивилиза-
ционного Бытия, в которой постигается не только «странное» яв-
                                          

1 См.: Платон. Сочинения: В 3 т. – М., 1972. – Т. 3, ч. 2. – С. 381–396. 



 
СТАТЬИ 

 

 

36

ление соединения несоединимого, происходит совпадение матери-
ального и идеального, но и рождение феномена духовной комму-
никации через постижение абсолютного в непосредственном пе-
реживании1. 

Слово в своей сущности является исходным основанием 
формирования реальности культуры. Оно имплицитно содержит в 
себе интенции развитой и отдифференцированной культуры, в 
формах поэтического и музыкального искусства. 

Таким образом, слово – это специфическая реальность как 
тождество материального и идеального. Это – «третья» реаль-
ность, не «попадающая» ни в субстанцию мышления, ни в суб-
станцию протяжения, если следовать разделенным категориям 
доктрины Декарта. 

Возможно, именно этим обусловлены неудачи в объяснении 
происхождения языка путем фиксации влияния на человека отдель-
ных реальных (материальных) факторов. Но и путь трансценден-
тального идеализма, видимо, не попадает в цель по той же причине, 
поскольку упускает из виду своеобразие «третьей реальности». 

Если ни одна из версий происхождения языка не отвечает на 
поставленные вопросы, то, быть может, не стоит пренебрегать ме-
тодологией гуманитарного знания и не рассматривать гуманитар-
ное знание как «просто истории», которыми «настоящая» наука 
может пренебречь, как она пренебрегает сказками типа сказки об 
Алисе в Стране чудес? Гуманитарное знание рассматривает про-
блему языка в контексте проблемы бытия. Теургическая функция 
языка обусловлена его спецификой как «третьей реальности». Со-
ответственно, язык может претерпевать качественные изменения в 
контексте изменения характера и содержания цивилизационного 
бытия человека. 

Так, мифологическое мышление связывает владение словом 
с магическим действием и в этом контексте подходит к понятию 
языка. 

Философское мышление определяет объективную сущность 
Бытия и его законы, которые не подчиняются магическим языко-
вым манипуляциям. 

                                          
1 См.: Скворцов Л.В. Информационная культура и цельное знание. – М., 

2011. – С. 107–109. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

37

Рациональный язык приобретает функцию Логоса. Из него 
вырастает язык науки. 

Раскрытие сущности Бытия посредством слова оказывается 
противоречивым процессом, который фиксируется в многозначности 
слова, позволяющей выразить совпадение противоположностей. 

В ситуации социальных противостояний возникает полити-
ческий язык, функция которого – придание универсального смысла 
частным интересам. 

Языковое влияние в общем потоке определяется искусством 
словесных манипуляций. 

Овладение этим искусством обеспечивает огромную попу-
лярность софистике и софистам. 

Вместе с тем возникает и ключевая проблема определенности 
Истины в языке. В соответствии с логическим законом определен-
ность истины не может быть неопределенной – истиной и не-
истиной в одно и то же время и в одном и том же отношении. Если 
истина в языке соотносится с неподвижным бытием, то она обретает 
адекватную себе самой константную сущность, т.е. подлинность. 

Подлинность истины в языке совпадает со знанием мира 
идей, которые являются прообразами всего многообразия эмпири-
ческого мира, с его движением, непрерывными изменениями, а 
значит, и неопределенностью. 

Это – начало трансцендентального ума как носителя субъек-
тивной истины бытия человека, определяющего наличие не-
истины в эмпирической жизни. 

Таким образом, историческая проблема происхождения языка 
конкретизируется: о происхождении какого языка идет речь? Язык 
как носитель истины имеет сущностную основу в философии Пла-
тона. Концепция языка как носителя истины получает свое разви-
тие в Новое время, когда Ренэ Декарт, «отвернувшись» от всего 
массива «смутных знаний», начал формирование зоны ясных зна-
ний, совпадающих с безусловным истинным знанием. Язык ис-
тинного знания оказывается универсальным, истинным для всех, 
как язык математики. По пути формирования универсального языка 
двинулся и Лейбниц, предвосхищая его превращение во всеохва-
тывающую систему, получившую воплощение в «Логике» Гегеля. 

Масштабная концептуальная работа, проведенная философией, 
заходила, однако, в практический тупик, поскольку на универ-
сальном языке мало кто мог вести разговор, осуществлять комму-



 
СТАТЬИ 

 

 

38

никацию как в реальной повседневной жизни, так и в конкретных 
сферах знания. 

Другая слабость универсального языка заключалась в непод-
вижности его понятий. 

Экспериментальная наука достаточно быстро обнаружила 
эту слабость. 

Возьмем в качестве примера сформулированное греческими 
философами понятие «атом», выражающее неделимую исходную 
материальную частицу окружающего мира. Если мы рассматри-
ваем понятие «атом» как отражение константной и неизменной 
истины Бытия, то впадаем в противоречие с фактами. Движение 
научного знания раскрывает сложное строение атома – он содер-
жит ядро, он состоит из элементарных частиц и, более того, – он 
не неделим. Его деление имеет огромное практическое значение 
для создания грозного оружия и получения сравнительно дешевого 
источника энергии. 

Таким образом, истина, заключаемая в слове, оказывается 
многозначной и скрытой. Истина слова может раскрываться по-
степенно. Возникает вопрос: к чему мы относим константность 
истины слова – к объективной действительности окружающего 
мира или к собственным представлениям? Если к субъективным 
представлениям, то тогда выражение в слове истины утрачивает 
реальный смысл. Смысл универсального языка сохраняется в эм-
пирии его собственной жизни. 

В Новое время эта ситуация была осмыслена концептуально 
Томасом Гоббсом и получила свое развитие в философии Джона 
Локка. 

Томас Гоббс занял радикальную позицию, сформулировав ее 
в тезисе: «Veritas in dicto, non in re consistit». Вся истина заключена 
в языке, а не в вещах. Соответственно, как истина, так и заблужде-
ние являются атрибутами речи, а не атрибутами вещей. Общее как 
исходный идеальный образец, обусловливающий истину знания, 
выраженную в языке, не наделено сколь-нибудь истинным и обос-
нованным присутствием. 

Таким образом, не только универсальный язык истины, но 
и язык вообще, поскольку он оперирует понятиями, «повисает в 
воздухе». 

Радикальный эмпиризм, следуя своей логике до самого кон-
ца, приходит к выводу не только о нереальности цивилизационных 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

39

констант, но и о нереальности самого объективного мира. Этот 
вывод, как известно, и был сделан Беркли, взявшим за исходное в 
толковании языка именно радикальный сенсуализм. Последствия 
заставили Беркли в конце пути вернуть «идее» первоначальное 
Платоново значение, а вместе с тем встать на путь реставрации 
метафизики. 

То есть мы имеем дело не просто с «философской историей», 
а с движением мысли, влияющим на цивилизационную эволюцию. 
Философия лишь выражала тот факт, что, хаотично купаясь в язы-
ковых формах, цивилизация все более утрачивала связь с объек-
тивной реальностью, оказываясь перед возможностью погружения 
себя в эпоху цивилизационных катастроф. Таким образом, «просто 
история» философии языка поставила движение цивилизации пе-
ред проблемой ее смысла, а вместе с тем привела к крушению в 
Европе абсолютистских режимов. 

Восстановление констант цивилизационных смыслов требо-
вало нового философского истолкования языковых парадоксов, 
выявления оснований подлинности коммуникации. 

Первый шаг на этом пути был сделан Вильгельмом фон 
Гумбольдтом. Этот шаг можно понять и оценить, если увидеть, 
что через него осмысливается присущая человеку, и только ему, 
специфика отношения к действительности сравнительно с дру-
гими живыми организмами. 

Человек обладает способностью «отражать» реалии окру-
жающего мира и адекватно реагировать на благоприятные и не-
благоприятные свойства среды. Но этой способностью обладают и 
животные. Человек может производить звуковые сигналы, преду-
преждая других людей об угрозах и необходимости совместных 
действий. Но такой способностью обладают и животные. Человек 
проявляет заботу о потомстве. Но заботу о потомстве проявляет  
и животное. Человек действует в социуме, соблюдает правила и  
иерархии отношений. Но то же наблюдается и среди животных. 
Так почему у человека возникает язык? 

Язык – это такое образование, которое опосредует отноше-
ние человека как к внешнему миру, так и к самому себе. Но каким 
образом происходит это опосредование? 

Согласно В. фон Гумбольдту, оно происходит специфиче-
ским образом. Человек окружает себя миром звуков, чтобы вос-



 
СТАТЬИ 

 

 

40

принять в себя и переработать мир вещей1. Воспринять себя – 
значит претерпеть внутреннее изменение, превратить субъектив-
ность в объективность. И только такое превращение предопреде-
ляет адекватность не только отношения человека к внешнему ми-
ру, но и адекватность его творчества, цивилизационного образа 
жизни, преобразования окружающего мира для расширения гори-
зонтов своего гармоничного бытия в этом мире. 

Этот процесс означает становление прачеловека в его новом 
качестве человека. И это качество должно быть зафиксировано для 
него самого в чувственных формах, доступных для восприятия дру-
гими людьми. Это – исходное культуры и исходная основа языка. 

Языки рождаются везде, где возникает специфическое каче-
ство человека. Однако чувственные формы рождающихся языков 
могут быть разными, поскольку являются продуктом сочетания 
искусства с общим сущностным качеством человека. 

В этом процессе кажущаяся свободной и поэтому случайной 
форма отношения организма к самому себе превращает его в субъ-
екта, социально закрепляющего свой статус с помощью чувствен-
ной формы – языка. 

В этой чувственной форме субъекта присутствует элемент 
влияния на живое окружение, которое воспринимает новое качест-
во субъекта. Вместе с тем возникают новые формы культурной 
коммуникации. 

Рождение новой («третьей») реальности, которую нельзя 
идентифицировать как только материальную или только идеаль-
ную, это – парадокс, который оказывается камнем преткновения 
для рассудочного понимания. С одной стороны, эта реальность 
может рассматриваться как продукт «построения». Но как воз-
можно «построение» до рождения субъекта? Стало быть, это – 
«естественное построение», понятие, не укладывающееся в рассу-
дочное представление. Оно может быть расшифровано в качестве 
победы случая, в результате которого естественная переработка 
мира вещей порождает субъект-объектную реальность, содержа-
щую в себе элемент самосознания. Это – центр инициативы, сво-
боды самореализации и проявления воли в удержании свободы. 
Язык – это и форма, и механизм самосознания и удержания сво-
                                          

1 См.: Гумбольдт В. фон. Избранные труды по языкознанию. – М., 1984. – 
С. 77–80. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

41

боды. Слово оказывается началом бытия субъекта, обладающего 
новым качеством слияния материального и идеального и удержи-
вающего посредством слова это слияние. В этом и заключается 
исходная сущность языка. Ни аффекты, ни издаваемые звуки не 
раскрывают сущности языка. Она возникает там, где специфиче-
ским образом сходятся обе крайности, создавая ранее не сущест-
вовавший синтез Я и Мира. «Вершина» синтеза Я и Мира – это 
мировоззрение. Мировоззрение – конечный продукт такого синте-
за – не могло родиться без языка. В мировоззрении весь мир «вхо-
дит» в человека в определенной форме знания. И это возможно 
сделать только посредством языка. Язык обладает свойством 
придавать бесконечности конечную форму, которой начинает вла-
деть человек. Через нее он может видеть конечный смысл. Через 
конечную форму бесконечности рождается целостность сознания, в 
котором отдельные чувственно воспринимаемые элементы не только 
образуют звуковые сочетания, сочетания объемов и красок, харак-
теризующиеся высотой, глубиной, интенсивностью и качеством, но 
и включают в себя тончайшие нюансы единства мысли и чувства. 

Такова сущность первого шага на пути разрешения языкового 
парадокса. 

Второй важный шаг был сделан Эрнстом Кассирером. Кас-
сирер рассматривал происхождение языка в контексте гуманитар-
ного знания, для которого мышление не становится в один ряд с 
бытием и не является простым размышлением «над» ним; его соб-
ственная внутренняя форма определяет внутреннюю форму бытия. 
«Если искусство и язык, миф и познание, – писал он, – понимать в 
этом смысле, то возникает проблема, предвещающая новый под-
ход к общей философии гуманитарных наук»1. 

Бытие здесь, как нигде, понимается в форме деятельности, 
предпосылкой которой, как и всего содержания культуры, является 
первоначальное деяние духа. Тем самым решается главный воп- 
рос: пытаемся ли мы понять функцию из структуры или структуру 
из функции? 

Именно в культуре происходит не столько оформление мира 
(Gestaltung der Welt), сколько формирование мира (Gestaltung zur 
Welt), образование смысловой взаимосвязи и объективной целост-
ности воззрения. 
                                          

1 Кассирер Э. Философия символических форм. – М.; СПб., 2002. – Т. 1. – С. 15. 



 
СТАТЬИ 

 

 

42

В гуманитарном знании, определяющем внутреннюю форму 
бытия, рождается единый идеальный центр, который находится не 
в данном бытии, а в общей задаче. 

Идеальная форма познается только в совокупности чувст-
венных знаков, служащих ее выражению1. Метафизический дуа-
лизм мира – мыслимого идеального и мира чувственного, эмпири-
ческого – преодолевается, поскольку выясняется, что идеальная 
«функция духовного вынуждена искать в чувственном свое кон-
кретное воплощение и что в конце концов только здесь она и мо-
жет его найти»2. 

Благодаря духовной артикуляции в мире языковых знаков мир 
впечатлений обретает качественно новое содержание. При этом в 
пределах смысла знака сознание действует свободно и самостоятель-
но, так что любое новое воспроизведение знака может заключать в 
себе новую ступень рефлексии3, вместе с тем сохраняя его образ как 
нечто неисчезнувшее. Язык, таким образом, поставляет тот материал, 
из которого мы строим как мир действительности, так и мир «Я». 

С осмыслением этих реалий связан поворот философии в сто-
рону фокусировки своих проблем в понятие ЖИЗНИ, доступное 
только чистой интуиции4. Жизнь, таким образом, выходит за преде-
лы бытия, данного природой; она уже не может быть представлена 
как часть биологического процесса. Под воздействием духовной 
артикуляции в мире языковых знаков, обусловливающей самостоя-
тельное движение культуры, жизнь находит многообразие внешних 
выражений духа при сохранении единства его сущности. 

 
6. Языковая «экструзия»5 

 
Адекватная оценка направлений и целей языковой политики 

во многом зависит от правильного понимания сущности и цивили-
зационных функций «третьей реальности». Стало быть, осмыслен-
ная сущность «третьей реальности» – это ключевая предпосылка 

                                          
1 Кассирер Э. Философия символических форм. – М.; СПб., 2002. – Т. 1. – 

С. 22. 
2 См.: там же. – С. 23. 
3 См.: там же. – С. 26. 
4 Там же. – С. 45–46. 
5 Экструзия – от лат. extrusion – выталкивание. – Прим. авт. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

43

«управления» цивилизационной эволюцией и оценки ее стихий-
ных процессов. 

Доминирующее состояние публичного языка – это показа-
тель духовного здоровья или духовного заболевания общества. 
Этот показатель осложняется процессами интенсификации глоба-
лизации, изменяющей типы цивилизационных коммуникаций в 
различных – экономических, политических, культурных и науч-
ных – сферах жизни. 

Каково интегральное воздействие этих изменений? Его 
можно определить как языковую экструзию. 

Оценка феномена языковой экструзии зависит от понимания 
цивилизационной сущности «третьей реальности», которая стано-
вится средоточием того мира, в котором реализуется осмысленное 
бытие человека. 

«Третья реальность» создает условия превращения сознания 
человека в Универсум. Мировоззрение человека – это структуриро-
ванная определенным образом «третья реальность». То, что счита-
лось находящимся за пределами этой реальности, в действительности 
оказывается внутри нее. Мифологические, религиозные и идеологи-
ческие представления – это структуры «третьей реальности». 

Стало быть, «третья реальность» – это тот Универсум, в ко-
тором пребывает человек и за пределы которого, как кажется, он 
выйти не может. 

Это представление во многом предопределило формирова-
ние концептуального подхода к языку как к явлению внутренне 
самостоятельному и самодостаточному, обладающему констант-
ной внутренней организацией, по сути дела, независимой как от 
внешнего мира, так и от субъективности мышления. Язык – это 
структура Бытия. 

На этом представлении основывалась революция в лингвис-
тике, которую осуществил швейцарский филолог Ф. де Соссюр. 
Новая концепция языка была изложена в его книге «Курс общей 
лингвистики» (1916), где были представлены основные подходы к 
толкованию категорий и бинарных оппозиций (дихотомий) струк-
турной лингвистики. Тем самым Ф. де Соссюр оказал влияние на 
«лингвистический поворот» в философии1. Лингвистический по-

                                          
1 См.: Силичев Д.А. Ф. де Соссюр и современная философия // Фердинанд 

де Соссюр и современное гуманитарное знание. – М., 2008. – С. 84–85. 



 
СТАТЬИ 

 

 

44

ворот в философии означал, что необходимо по-новому оценивать 
мировоззренческую функцию языка. Язык как исходная субстанция 
Универсума – это поле философии. Соответственно, философия, 
если она претендует на истину понимания своей ситуации, уже не 
может быть метафизикой. Находясь вся в языке, она должна осу-
ществить глубинную «перестройку» и стать метаязыком. Этой 
логике следовала аналитическая философия. Она проделала тот 
путь, который в свое время проделал радикальный эмпиризм. 

Но можно, естественно, и ограничить сферу «третьей реаль-
ности», не считать ее своеобразным исчерпанием знания и понима-
ния Универсума. Можно допустить две компетенции: компетенцию 
естественно-научного знания и компетенцию знания философского. 
Естественно-научное знание определяет связь с реальной действи-
тельностью, тогда как философия обращена к той реальности, ко-
торая образуется языком. 

Такой подход во многом определил позиции Л. Витгенш- 
тейна, высказанные им в «Логико-философском трактате» (1921). 
Освобождение языка от метафизического смысла порождает тен-
денции абстрагирования от исторической и цивилизационной спе-
цифики. И этот процесс исторически обретает различные чувствен-
ные и спекулятивные формы «экструзии» родного языка. 

«Экструзия» может обретать форму добровольного погру-
жения во внеязыковые образы жизни, совпадающие с трансом. Но 
это могут быть «выпадения», обусловленные реальными процес-
сами языковых взаимовлияний и взаимодействий. Их роль в жизни 
цивилизации становится все более определяющей характер куль-
турной эволюции. Так исторически возникали формы «экструзии», 
превращавшие живые языки в языки «мертвые». Они могли исполь-
зоваться в замкнутых формах жизни ограниченных религиозных и 
научных сообществ. Таковы, например, греческий язык и латынь. 
Но могут создаваться и искусственные языки, претендующие либо 
на универсальность, либо на использование в достаточно узких 
сферах межличностной коммуникации. К таким языкам можно 
отнести эсперанто и арго. Здесь «экструзия» происходит как соз-
нательное исключение себя из сферы реальной культуры путем 
филологических или социальных «реконструкций». 

В этом контексте возникает вопрос о качестве языка. Очевид-
но, что существуют относительно примитивные языки, подчас даже 
не имеющие своей письменности. Это значит, что возможно совер-



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

45

шенствование языка; взаимодействие с более развитым языком мо-
жет сделать родной язык более удобным, более развитым, способным 
решить сложные социальные, научные и культурные задачи. 

Но язык может становиться механизмом примитивизации. 
Так, например, массовое использование матерного языка неизбежно 
накладывает свою печать на характер межличностных отношений, 
внося в них в качестве «реальной истины» крайнюю вульгариза-
цию смысла. 

Рассматривая проблему языковых взаимодействий в этом 
контексте, можно прийти к заключению, что процесс «экструзии» 
исторически сложившихся примитивных языков универсальным 
языком – это прогрессивный и глубоко позитивный процесс. К та-
кому заключению, в частности, приходит создатель эволюционно-
циклической концепции развития искусства Ф.И. Шмит. «Пира-
мида языка, как пирамида любого искусства, – писал он, – неудер-
жимо растет и дорастает до своей вершины: до единого всемирного, 
всем понятного, общечеловеческого языка, бесконечно богатого 
средствами выражений и потому способного выразить всякий, да-
же самый персональный, оттенок выражения»1. Очевидно, что 
единый, всемирный язык понимается как своеобразное «смеше-
ние» или «сочетание» достоинств всех или многих отдельно взя-
тых языков и освобождение от их недостатков. Но реально ли это? 
Может ли это происходить, если следовать концепции Ф. де Сос- 
сюра? Практической реализацией возможности смешения как пути 
создания универсального языка можно считать эсперанто, словар-
ный состав которого основан на лексике многих европейских язы-
ков и использует латинский алфавит. Но эсперанто не стал все-
мирным языком не потому ли, что за ним не стоит этническая 
история, наполняющая слово многогранностью смысла, а значит, и 
своеобразием видения окружающей реальности? Пустота внеисто-
рической абстрактности лишает язык какого-то глубинного смы-
слового качества. Чтобы понять это, необходимо объяснить, что 
означает языковое многообразие. С точки зрения глобальной ци-
вилизации это плюс или минус, явление, мешающее коммуника-
ции, или явление, обогащающее восприятие и интерпретацию дей-

                                          
1 Шмит Ф.И. Избранное: Искусство. Основные проблемы теории и исто-

рии. – СПб., 2013. – С. 90. 



 
СТАТЬИ 

 

 

46

ствительности, позволяющее совершенствовать мыслительные 
способности человека? 

То, что Ф.И. Шмиту казалось рождением способности выра-
зить всякий, даже самый персональный оттенок выражения, в дей-
ствительности может оказаться исчезновением или подменой смы-
слов. Это проблема специфики смысла слова в контексте данного 
конкретного языка. 

Взаимодействие между различными языками можно рас-
сматривать как процесс соединения всего многообразия языковых 
понятий, а значит, общность видения многообразия сторон реаль-
ной действительности. То есть сочетание языков может означать 
обогащение цивилизационного видения человека. Значит ли это, 
что его зрение начинает различать свойства и качества реальности, 
которые не фиксированы в словах его родного языка? Чтобы отве-
тить на этот вопрос, необходимо определить, что фиксирует сло-
во. К чему оно реально относится? Если окружающий нас мир со-
стоит из конкретных вещей во всем их бесконечном многообразии, 
то слово, которое мы можем считать адекватным с точки зрения 
его познавательной ценности, должно фиксировать свойства опре-
деленной конкретной вещи. Но тогда почему одно и то же слово 
может фиксировать общее свойство всего многообразия конкрет-
ных вещей? Если мы произносим слово стул, то оно может фикси-
ровать венский стул, плетеный стул, стоящий на дачном участке, 
или стул, находящийся у стола в ресторане. 

Значит ли это, что слово «стул» фиксирует особенность не-
которой абстракции или абстрактного образа, обладающего на-
бором некоторых качеств, таких, как, скажем, сиденье, наличие 
ножки и спинки? Или это некая неопределенная абстракция? 

Но если слово фиксирует лишь свойства абстракции или аб-
страктного образа, то тогда оказывается под вопросом его позна-
вательная ценность применительно к индивидуальным эмпириче-
ским вещам. Мы их свойства фиксируем с помощью органов 
чувств: зрение, ощущение запахов, качеств поверхности, воспри-
ятие звуков, – все это вместе взятое позволяет воспринимать ин-
дивидуальный предмет, вещь в их конкретных, реальных качест-
вах. Абстракции родного языка имплицитно заключают в себе 
«ароматы» исторического опыта индивидуальных мировосприя-
тий. Этим объясняются своеобразие и многозначность их смыслов. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

47

Различия в индивидуальных восприятиях мира вещей дела-
ют неопределенными смыслы абстракций в различных языках. Так 
как же возможны адекватные смешения языков? 

Смешения языков могут порождать явление массовой неаде-
кватности. И мы как будто бы получаем практическое подтвер-
ждение этой неадекватности. Если дореволюционная элита отде-
ляла себя от крепостной массы с помощью совершенного владения 
французским языком как средством элитарной коммуникации, то 
сегодня достаточно использования иностранных звуков и звукосо-
четаний, чтобы испытывать чувство превосходства, своей принад-
лежности к миру гламурной «элиты». 

Так возникает внутри одного общества различное толкова-
ние социальных, культурных, политических смыслов. 

Социальное непонимание – это не только экономическая, 
классовая проблема, но и проблема языковая. При этом заимство-
вания из иностранных языков далеко не всегда соответствуют аде-
кватности смысла слов. Например, шопинг в российском смысло-
вом контексте может восприниматься крайне упрощенно – как 
«покупка». При этом может опускаться многообразие смысла аме-
риканской трактовки «шопинга». Шопинг – это, во-первых, «вин-
доу-шопинг» (window-shopping), обозрение возможностей выгод-
ной покупки или нескольких покупок. Далее «шопинг» – это 
процесс, связанный с обстоятельствами: выгодной закупки товаров 
в определенной ситуации – рождественской распродажи, распро-
дажи, связанной с закрытием торгового предприятия, ежегодной 
распродажи в связи с необходимостью освобождения складских 
помещений для избежания чрезмерных налогообложений и т.д. 

Таким образом, освоение звуковых сочетаний слова не озна-
чает освоение сопровождающих аспектов смысла. Это значит, что 
взаимодействие языков как заимствование слов не влечет за собой 
трансфера точных смыслов. Слова, их звуковая особенность начи-
нают нести иной смысл. Так что же, прав китайский мудрец Люй 
Бувэй, автор философского сборника «Весны и осени господина 
Люя», который утверждал, что «слова – лишь оболочка смысла. 
Глупо изучать оболочку, пренебрегая ее содержанием»1. Интенси-
фикация процессов глобализации и связанные с ними миграцион-
ные процессы превращают языковую «экструзию» в массовое  
                                          

1 См.: Мудрость Древнего Китая. – СПб., 2008. – С. 208. 



 
СТАТЬИ 

 

 

48

явление. Масштаб «экструзии», т.е. упрощения и вытеснения род-
ного языка, а значит, и культуры из повседневной жизни, опреде-
ляется самосознанием общества, осмысленным стремлением к ду-
ховному совершенствованию и самосохранению. 

Духовную легитимизацию процессам «экструзии» дает фи-
лософия космополитизма. Философия космополитизма чеканит 
понятие «гражданин мира». Именно «гражданин мира» испытыва-
ет реальную потребность в универсальном языке. 

Гражданин мира не может овладеть языками всех народов, 
он вынужден выбирать, и его предпочтением должен пользоваться 
наиболее массовый язык, позволяющий гражданину мира иметь 
удобства языковой коммуникации одновременно в максимальном 
количестве стран. 

Возникает вопрос: как соотносится современный космопо-
литизм с космополитизмом историческим? 

Эту проблему поднимает Тарик Джазиль1, преподаватель 
гуманитарной географии в Университете Шеффилда (Англия). 

Способность подняться над локальными особенностями ре-
гиона, выходить за его ограничительные пределы культивирова-
лась уже философами начиная с III в. до н.э. Речь идет прежде всего 
о философии стоиков. 

Космополитизм, его корни можно относить и к пифагорей-
ской вере в гармонию космоса, которая опосредует общее понима-
ние ценностей жизни, пропорциональности, порядка и единства 
правил бытия для всех народов. С этой точки зрения трудно при-
знать адекватными идеологически ограниченные формы космопо-
литизма – такие, как христианский, буржуазный, пролетарский, фе-
министский, экологический и т.д., о которых пишет Дэвид Харвей2. 

Центральный момент, считает Тарик Джазиль, состоит в 
том, что все люди, несмотря на их культурные, национальные и 
иные особенности, принадлежат или могут принадлежать к единой 
универсальной общности человеческих существ. Если это так, то 
именно эту общность и следует культивировать. Это можно счи-
тать в известном смысле практической реализацией идеи вечного 

                                          
1 См.: Jazeel T. Spatializing diffenence beyond cosmopolitanism: Rethinking 

planetary futures. // Theory, culture a. soc. – Cleveland, 2008. – Vol. 28, N 5. – P. 75–97. 
2 См.: Harvey D. Cosmopolitanism and the geographies of freedom. – N.Y., 

2009. – P. 17–36.  



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

49

мира, высказанной Кантом в XVIII в. Космополитизм в такой 
трактовке – это синоним совместной жизни. Однако современное 
многообразие подходов к космополитизму является показателем 
неопределенности, колебаний «вверх» и «вниз», «за» и «против». 
Дело в том, что современный космополитизм – это преимущест-
венно продукт европейского самосознания, и он несет на себе пе-
чать колониального господства европейских стран. 

В связи с этим Шелдон Поллок и его соавторы отмечают, что 
нужно прояснить две вещи. Во-первых, насколько радикально мы 
можем переписать историю космополитизма и как драматично мы 
можем перерисовать его карту, если мы готовы мыслить за преде-
лами границ европейской интеллектуальной истории. И во-вторых, 
насколько многообразны возможности практик, которые допускают 
альтернативные формы теоретизирования1. 

Тарик Джазиль предлагает выйти за пределы европейской 
концептуальной тени космополитизма. Он даже считает, что уни-
версальная позиция Канта определялась условиями европейской 
территориальной и расовой географии. Это, конечно, сомнительно, 
но верно то, что современный теоретический космополитизм не 
должен быть связан с узкой территориальной и расовой географией. 
Он может рассматриваться в контексте пробудившейся планетар-
ной географии, и тогда в нем планетарное географическое вообра-
жение будет доминировать над местечковостью nation-state. Евро-
пейский космополитизм, конечно, исторически несет в себе 
колониальный дух, и от него трудно отделаться. Однако совре-
менные процессы требуют новых подходов. Джазиль отмечает, что 
попытку теоретического преодоления имперского комплекса кос-
мополитизма предпринял Пол Гилрой2. Он предлагает идти путем 
«космополитизма снизу», как выражения желания «мирового гра-
жданства» и «планетарного устремления», возникающего в про-
цессе интенсивного совместного проживания и охватывающего 
синхронизацию различий. Наряду с этой тенденцией возникает 
настойчивое стремление утвердить новый тип космополитизма 
«сверху». 

                                          
1 См.: Cosmopolitanism / Pollock Sh., Bhabha H., Breckenridge C., Chakra-

barty D. // Cosmopolitanism / Ed. Breckenridge C. et al. – Durham, 2002. – P. 1–14. 
2 См.: Gilroy P. After empire: Multiculture or postcolonial melancholia. – L., 

2004. – 200 p. 



 
СТАТЬИ 

 

 

50

Тарик Джазиль считает, что этот космополитизм не является 
географически невинным. На деле он привязан к имперскому ком-
плексу «Аполлона». Фотография Земли с космического корабля 
«Аполлон» в 1972 г. – это новый взгляд на Землю. Он стал эмбле-
мой нового планетарного сознания. Планета – это то, что объеди-
няет все человечество как геообщее для всех1. Иными словами, 
Землю нельзя считать принадлежащей народам, исторически ос-
воившим свои территории. Земля – это нечто геообщее. Но как ду-
ховно «освободить» народы от чувства Родины и утвердить это 
представление в качестве истины? Это возможно лишь путем са-
крализации аполлонического взгляда. Косгроув2 определяет апол-
лонический взгляд как индивидуализированный божественный 
взгляд из единственной перспективы, включающей восхождение 
от земной сферы к горизонтам планет и звезд. 

Универсализму космополитизма таким образом придается 
характер сакральности. При этом понятие всечеловечества пред-
ставляется выражением идеологии либерального планетарного 
сознания, а космополитизм превращается в стратегему, в либе-
ральную миссию, которая по логике вещей оказывается, как ни 
странно, этноцентричной и имперской. В связи с этим Тарик Джа-
зиль отмечает, что, выступая в сенате в ходе дебатов о создании 
NASA, Линдон Джонсон характеризовал геополитический вызов 
исследований космоса в терминах имперских амбиций. 

Закономерно возникает вопрос: как расшифровывается поня-
тие всечеловечества и каким образом в этом понятии происходит 
трансформация культурных и языковых различий народов? Либе-
ральная миссия универсального освобождения человечества как 
единственно рациональная обретает этноцентрический и импер-
ский смысл, предполагающий признание легитимности других го-
лосов лишь в том случае, если они высказываются языком, отри-
цающим свою культурную суверенность. Денис Косгроув выразил 
следующим образом эту классическую постколониальную пози-
цию: Европа и Северная Америка использовали рационалистиче-
ские и геометрические языковые проекции, которые позволили им 

                                          
1 См.: Jazeel T. Spatializing diffenence beyond cosmopolitanism: Rethinking 

planetary futures. // Theory, culture a. soc. – Cleveland, 2008. – Vol. 28, N 5. – P. 79–80. 
2 Cosgrove D. Apollo’s eye: A cartographic genealogy of the Earth in the west-

ern imaginations. – Baltimore, 2001. – XIV, 349 p.  



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

51

доминировать в мире и представлять их как нейтральные и не вы-
зывающие подозрений. 

Представление о «космосе» как совершенстве математиче-
ских отношений или идеальных рациональных образов трудно со-
вместить с идеями культурной толерантности. Механизмы сохра-
нения культурных и языковых различий вступают таким образом в 
противоречие с аполлоническим космополитизмом. 

Но с другой стороны, и признание космополитизма на быто-
вом уровне, в системе повседневных отношений может иметь своим 
следствием неограниченное гостеприимство, которое порождает 
вульгарные последствия как для культуры, так и для родного языка. 

В условиях культурного и языкового многообразия упор на 
непродуманном языке единого мира, который распространяет аб-
страктные категории мышления, работает как рейсфедер карто-
графа, расчерчивающего и измеряющего глобальное пространство 
и подвергающего универсализации частные и локальные понятия 
Земли, подавляя своеобразие «мы»1. Как отмечает Д. Спивак, «из-
менение остается неизвлеченным из нас»2. Планетарность должна 
толковаться как глубокое понимание стратегии изучения плане-
тарных различий, которые предлагают путь изучения других ми-
ров, для признания которых воображение космополитизма оказы-
вается не подготовленным. Как я могу знать различия, если в моей 
собственной терминологии знание другого непредписывается? 

Это прежде всего касается языка философии. Тарик Джазиль 
ставит вопрос: как можно совмещать аполлонический язык с его 
требованиями универсальности и рациональности с анимизмом 
аборигенов? Буддистское толкование отсутствия самости или 
мистицизм суфиев нельзя уложить в абстракции аполлонического 
языка. Но какой язык необходим, чтобы верно схватить уникаль-
ность этих философских представлений? Чтобы критически писать 
о буддистском толковании отсутствия человеческого «я», необхо-
димо принять на веру исходный онтологический пункт картезиан-
ского и либерального представления о реальности атомизирован-
ного и рационального self. Оставаясь в границах философского 
языка, разделяющего «природу и культуру», «субъектов и объектов», 

                                          
1 Jazeel T. Spatializing diffenence beyond cosmopolitanism: Rethinking plane-

tary futures // Theory, culture a. soc. – Cleveland, 2008. – Vol. 28, N 5. – P. 87.  
2 Ibid. – P. 88. 



 
СТАТЬИ 

 

 

52

невозможно понять онтологическую реальность буддизма, где «не-
субъект» неотделим от метафизического универсума, состоящего из 
энергии. Более того, такие другие миры могут в равной степени ут-
верждать свои собственные универсалии, которые могут радикаль-
но дестабилизировать приоритет западного космополитизма. В этом 
смысле, считает Тарик Джазиль, невежество относительно своеоб-
разия других культур – это ключевое требование планетарности, а 
невежество космополитизма – это шаг в направлении утверждения 
необходимости одинаковости образов жизни для всех народов со-
временного мира1. Аполлонический взгляд космополитизма предо-
пределяет выбор того «удобного» языка, который можно было бы 
представить в качестве языка всего человечества. Потенциально 
такой язык уже существует. Это – английский язык. Такой выбор, 
естественно, сразу же оживляет имперские комплексы. 

На самом деле, если английский язык признается как общий 
язык науки и культуры, то носители этого языка от рождения им-
плицитно получают статус учителей других народов. И естествен-
но, учителей не только английского языка. Они завоевывают и 
стараются сохранять ведущие позиции в научных журналах, в 
преподавательской деятельности, в издательской деятельности. 
Планетарный статус языка прокладывает путь культурной гегемо-
нии в мире. Это новый лик имперского сознания. 

С точки социальной психологии возникает языковое разделе-
ние на специфические этносоциальные классы – высшие и низшие. 
Для низших классов создается упрощенный язык повседневного 
общения, имеющий упрощенный лексикон и соответствующие пра-
вила грамматики. Таким образом сам язык становится механизмом 
социальной «экструзии». Масса попадает в разряд «низших» клас-
сов не по этническому или расовому признакам, а в силу прими-
тивности своих языковых качеств. Человек, находящийся в прими-
тивных языковых границах, не может «перепрыгивать» через 
культурные барьеры. Так «справедливо» утверждается социальная 
несправедливость. 

 
 

                                          
1 См.: Jazeel T. Spatializing diffenence beyond cosmopolitanism: Rethinking 

planetary futures // Theory, culture a. soc. – Cleveland, 2008. – Vol. 28, N 5. – P. 89. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

53

7. Язык «философии паутины» 
 
Процессы языковой «экструзии» влекут за собой глобальные 

культурные изменения. Они затрагивают цивилизационные функ-
ции языка. Как известно, Мартин Хайдеггер сформулировал фун-
даментальный тезис: Язык – Дом Бытия. Функция языка как Дома 
Бытия определяется реальностью иерархии смыслов, выраженных 
в словах – от НИЧТО до АБСОЛЮТА. С позиций духовной ие-
рархии слово – это категория, выражающая реальность заботы 
человека о смысле существования перед лицом его конечности. 
Смысл представляется реализованным, если в конечности сущест-
вования получает реализацию бесконечность смысла. Человек – 
творец бесконечности смысла своей экзистенции, выраженной в 
определенных словах. Вместе с тем язык – духовное лицо народа. 
В родном языке фиксируются нравственные ценности, историче-
ски сформированная рациональность в форме традиций здравого 
смысла и эстетика культурного творчества. 

В родном языке выражается доступная массовому сознанию 
истина абсолютного, ради которого живет и трудится человек, а в 
критических ситуациях жертвует собой ради спасения сакральных 
ценностей. Аполлоническая рационализация, как универсальная 
истина, ставит под сомнение сакральные смыслы языков совре-
менного мира. Как представляется, в современной ситуации более 
продуктивной может быть признана не смысловая, а технологиче-
ская общность современного социального сознания, и это требует 
коренного переосмысления принципов традиционной философии. 
Такую технологическую общность считают возможным философ-
ски легитимизировать Александр Моннин и Гарри Гальпин (Ин-
ститут исследований и инноваций, Париж) путем признания ре-
альности философии паутины (Philosophy of the Web). 

Термин «философия паутины» (Philosophy of the Web) впер-
вые был применен Гальпином в 2008 г.1, а его ключевое значение 
было расшифровано Моннином в 2009 г.2 

                                          
1 Halpin H. Philosophical engineering: Towards a philosophy of the Web // APA 

newsletter on philosophy and computers. – Boston (Mass.), 2008. – Vol. 7, N 2. – P. 5–11.  
2 Monnin A. Artifactualization: Introducing a new concept // Proceedings of In-

terface09, 1 st National symposium on humanities and technology. – Southampton, 
2009. – 12 p. 



 
СТАТЬИ 

 

 

54

Моннин в 2010 г. организовал по этой проблеме симпозиум 
в Сорбонне. 

В 2012 г. Гарри Гальпин и Александр Моннин выступили в 
качестве приглашенных редакторов (guest editors) специального 
выпуска, посвященного «философии паутины», и опубликовали 
совместную статью с обоснованием своих позиций1. «Паутина», 
считают А. Моннин и Г. Гальпин, имеет объединяющие ее архи-
тектуру принципы. И это оправдывает существование «философии 
паутины». Рождение этих принципов подготовлено развитием ин-
формационных технологий. Широко признанный изобретатель 
«паутины» Тим Бернерс Ли развивал идеи относительно централь-
ной роли единого индикатора ресурса (URJ – Uniform Resource 
Identifires). Универсальная система обозначения и является цен-
тральной темой «философии паутины». С помощью такого инди-
катора, как http://www.example.org/, можно обозначать все, и по-
этому можно говорить о существовании объединяющего принципа 
архитектуры «паутины». Поскольку эта архитектура имеет дело с 
проблемами наименования и значения, она прокладывает путь к 
реальности «философии паутины». При этом «философия паути-
ны» отличается качественно от традиционной философии языка2. 

«Философия паутины» в качестве своего предмета имеет ре-
альный универсум и обладает методом универсального обозначе-
ния всех явлений, которые составляют пространство этого универ-
сума. Язык является лишь одним из аспектов этого универсума. 

Против «философии паутины» выдвигается аргумент, со-
гласно которому технология не может быть основанием филосо-
фии. Если может, то тогда следует допустить «философию» любой 
другой технологии. Почему не может возникнуть «философия 
стиральной машины» или, скажем, «философия уборки кукуру-
зы»? Отвечая на эти возражения, Г. Гальпин и А. Моннин подчер-
кивают тот факт, что, в отличие от частных технологий, техноло-
гия «паутины» универсальна и создает возможность для всех 
иметь доступ ко всему. Иными словами, она создает специфиче-
ский универсум. 

                                          
1 См.: Monnin A., Halpin H. Toward a philosophy of the Web: Foundations a. 

open problems // Metaphilosophy. – Oxford, 2012. – Vol. 43, N 4. – P. 361–379. 
2 См.: Ibid. – P. 363. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

55

Если рождается универсум и если мы признаем его реаль-
ность, то тогда следует признать и вполне легитимным рождение 
качественно новой философии, определяющей осмысленное к не-
му отношение. 

«Паутина», как новая реальность, видоизменяет понятия 
традиционной философии. Они обретают новое существование в 
качестве технических артефактов: объекты превращаются в ре-
сурсы, собственные имена – в единые индикаторы, онтология 
бытия – в семантические онтологии «паутины»1. Это превраще-
ние философских концептов не остается без последствий для 
смысла понятий, которые были вырваны из их прежнего нормаль-
ного контекста. Язык «философии паутины» обретает свой специ-
фический смысл только внутри того универсума, к которому он 
относится. Для него уже не существует иной универсум, с кото-
рым имеет дело традиционная философия. Что же практически 
дает нам «философия паутины»? 

Можно ли считать «паутину» расширенным самостоятель-
ным разумом или необходимо следовать возникшему на ранней 
стадии Интернета представлению, согласно которому машины 
скорее увеличивают, нежели замещают интеллектуальность чело-
века? В этом контексте Александр Моннин и Гарри Гальпин ста-
вят «наводящий» вопрос: философствуем ли мы сегодня так, как и 
в прошлом, с тем же предметом и в том же стиле? Есть ли смысл 
находиться внутри установленных традиций, таких как феномено-
логия или аналитическая философия, если их собственные понятия 
пересекают свои границы, используя язык, только поверхностно 
кажущийся идентичным традиционному языку? «Философия пау-
тины» придает всем этим вопросам свой уточняющий смысл и 
свое уточняющее значение, которые должны отразить происходя-
щий качественный сдвиг в сознании общества и в толковании фи-
лософских категорий. 

В конечном счете, считают авторы, «философия паутины» 
только начинает свое движение. Философская инженерия позволит 
философам расширить применение категорий, используя их в 
оценке не только человеческих, но и нечеловеческих существ как 

                                          
1 Monnin A., Halpin H. Toward a philosophy of the Web: Foundations a. open 

problems // Metaphilosophy. – Oxford, 2012. – Vol. 43, N 4. – P. 374. 



 
СТАТЬИ 

 

 

56

технических артефактов, которые стали регулярными составляю-
щими нашего мира1. 

Это – принципиальное замечание, определяющее коренное 
изменение отношения к иерархии смыслов. 

Рождение нового специфического универсума свидетельст-
вует о том, что мир изменился. В изменившемся мире изменяются 
иерархия смысла и его язык. Теперь его опорой оказываются не 
прежние канонические понятия, а совершенно новые, отличаю-
щиеся от прежних. 

Это представление безусловно отражает завершение процесса 
деконструкции культуры. Культура обретала свою архитектонику 
на основе языка философии как канала перевода хаотичного созна-
ния общества в упорядоченное состояние, совпадающее с цивили-
зационной истиной как истиной знания, справедливости и красоты. 

Универсум «паутины» осуществляет превращение языка 
философии в составляющую технологического процесса, в кото-
ром происходит «испарение» объективного смысла философской 
онтологии. Сознание общества, утрачивая упорядочивающие ори-
ентиры философской онтологии, становится сугубо «инструмен-
тальным». Сущность культуры, как выраженной через посредство 
идей истины цивилизационной жизни, формировала тенденцию 
удержания гармонии человеческих отношений. Соответственно, 
слово, несущее эти идеи, становилось основанием культа подлин-
ного знания. 

Уже в философии Платона отчетливо проявилась эта тен-
денция формирования культа подлинного знания. Подлинное зна-
ние относится к адекватной жизненной ориентации человека в 
Универсуме Вселенной. Это знание и дает философия, определяю-
щая онтологию Бытия через посредство мира идей. Мир идей, к 
которым приобщалась душа человека, – это идеальный мир, при 
постижении которой происходило нравственное и эстетическое 
возвышение человека. 

Это – формы высшего качества – идеи справедливости, ис-
тины самой по себе, доброго, благого, прекрасного. Это такие по-
нятия рассудка, как равенство, тождество, различия, покой, дви-
жение, способные синтезировать многообразие реальности. 
                                          

1 Monnin A., Halpin H. Toward a philosophy of the Web: Foundations a. open 
problems // Metaphilosophy. – Oxford, 2012. – Vol. 43, N 4. – P. 376. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

57

Это – идеи природных и человеческих явлений, процессов и 
отношений, т.е. подлинное познание отвечает требованиям объек-
тивной и нравственной истины. 

Поскольку постижение сущности Универсума Вселенной от-
крывает перед человеком угрожающие и кажущиеся неизбежными 
перспективы, возникает психологическая тенденция к интеллекту-
альному и культурному самоотгораживанию от Универсума Все-
ленной, открытию иного, более комфортного. Иной универсум и 
может восприниматься как универсум «паутины», универсум, соз-
данный самим человеком, оставляющий «за скобками» неразрешен-
ные проблемы реального универсума и переводящий на свой спе-
цифический язык эпистемологические проблемы, возникающие в 
процессе постижения сущности реального универсума. 

«Философия паутины» отражает этот сдвиг. Она играет роль 
легитимации технологической переинтерпретации несущих язы-
ковых конструкций, создавая видимость того, что человек просто 
освобождается от устаревшей онтологии и обретает новые, техни-
чески более эффективные онтологии. 

«Паутина», пишут А. Моннин и Г. Гальпин, вызвала массовое 
концептуальное потрясение в философском царстве онтологии. 
Бесстрашный философ «паутины» стал склоняться к работе над 
именами в пределах философии языка. Обычно онтология рас-
сматривается как область метафизики, как изучение существова-
ния объектов и фундаментальной категоризации и различений. 
Тогда как исследователи искусственного интеллекта придавали 
«онтологии» свой смысл. Примером этого стало инженерное опре-
деление Грабера: «Онтология – это спецификация концептуализа-
ции». Оно кажется бесполезным и пустым, но важно то, что оно 
было достаточным для того, чтобы произошло рождение инжене-
рии онтологии. 

В итоге этого сдвига от философской онтологии к онтологии 
инженерной философы постепенно стали терять контроль над ору-
диями собственного мышления, если даже они этого и не замечали. 
Целый ряд философов обозначили эту тенденцию, начав работать 
исключительно в сфере инженерии знания. 

Технология начинает рассматриваться как условие «осво-
бождения» онтологии, возникновения объектов, которые играют 
фундаментальную роль в толковании архитектуры «паутины». 
Речь идет об «очищении онтологического горизонта». Этот про-



 
СТАТЬИ 

 

 

58

цесс, далекий от эпистемических процессов, открывает дверь для 
онтологии операций, конституирующих онтологию сущностей, 
которые шаг за шагом совершенствуют себя. Этот процесс ведет 
к новым началам, оставляя таким образом совершенно открытым 
вопрос о природе конечных составляющих нашего технологиче-
ского космоса1. 

Иными словами, мы уже не ставим перед собой ключевой 
вопрос традиционной философии «Что это?». Мы лишь следуем 
технологии процесса, дающего определенный результат. 

Очищение онтологического горизонта не может не вести к 
эрозии констант нравственных и исторических смыслов. Естест-
венно возникает вопрос: к каким личностным и социальным по-
следствиям может привести утверждение новой онтологии, сво-
бодной от традиционных философских представлений? 

Очевидно, что речь идет о формировании смысловых управ-
ленческих механизмов, предназначенных для социума, которые в 
своей сущности совпадают с механизмами управления раститель-
ным и животным миром. Это – проблема элиминации смыслового 
духовного компонента в общественной жизни. Соответственно, 
должна измениться и функция слова в определении смысла жизни 
человека. Слово должно выполнять инженерно-технологические 
функции. В связи с этим следует отметить, что создание «филосо-
фии паутины» сразу же породило дискуссию, в которой приняли 
участие известные специалисты в области информационной науки, 
такие как Бернерс-Ли и Патрик Хэйес. Бернерс-Ли считает вполне 
правомерным очищение онтологического горизонта. Он пришел к 
выводу, что семантика «паутины» может быть отнесена к любому 
явлению, в том числе к человеку, корпорациям и книжным пол-
кам – все они становятся просто ресурсом. Инженеры, утверждал 
он, решают, как должна работать семантика «паутины»2, и эти ре-
шения должны определять связи между исторически возникшими 
толкованиями явлений и тем, как определяется их идентичность в 
«паутине». Иными словами, философские категории в «паутине» 

                                          
1 Monnin A., Halpin H. Toward a philosophy of the Web: Foundations a. open 

problems // Metaphilosophy. – Oxford, 2012. – Vol. 43, N 4. – С. 369. 
2 См.: Bernes-Lee T., Fielding R., Massinter L. Uniform resource identifier 

(URI): Generic syntax. – Mode of access: https://tools.ietf.org/html/rfc3986 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

59

могут изменять свой ценностный смысл, превращаясь из носите-
лей высоких истин в обычный «ресурс». 

Патрик Хэйес, известный исследователь искусственного ин-
теллекта, возражал Бернерсу-Ли, считая, что смысловое содержание 
философских категорий должно определяться только традиционно 
понимаемой семантикой, которую не могут изменить инженеры1. 

Если инженеры определяют семантику универсума, то от-
крывается возможность бесконечных онтологических построений 
в качестве продукта творческого воображения. Но одновременно 
исчезает единство критерия истины смысла, т.е. истины объектив-
ного знания и истины нравственного принципа. 

Вместе с тем должна исчезнуть и практика нравственного 
восхождения: онтологии «паутины» уравнивают всех. Но это также 
путь к утверждению «истины» произвола иерархий. Инженер может 
постулировать высшую ценность любой вещи и любой иерархии. 

Бернерс-Ли исходит из правомерности «философской инже-
нерии», полагая, что технология, даже используя философскую 
метафизику, не становится результатом метафизического мышле-
ния или действия «судьбы»; она остается продуктом нередко слу-
чайных и полных сюрпризов новаций2. В силу этого научный этос 
поиска истины как таковой замещается практически ориентиро-
ванным инженерным решением, подлинность которого может не 
совпадать с истиной знания. 

Чтобы отделить подлинность от объективности цивилизаци-
онной истины, требуется переосмысление «исходных материалов», 
образующих подлинность. Это уже не могут быть те материалы, из 
которых складывается Универсум Вселенной. Как раз здесь и воз-
никают интерпретации сущности того «материала», с которым 
имеет дело онтология «паутины». Скот Лэш считает, что происхо-
дит превращение трансцендентального и онтологического в эмпи-
рическое и рождается новый вид «технологического монизма». 
Тогда как А. Моннин и Г. Гальпин считают, что в отличие от фи-
лософских систем, отражающих те напряжения, которые сущест-
вуют в реальном мире, «паутина» является укоренившимся в мире 

                                          
1 Monnin A., Halpin H. Toward a philosophy of the Web: Foundations a. open 

problems // Metaphilosophy. – Oxford, 2012. – Vol. 43, N 4. – Р. 364. 
2 Ibid. – P. 365. 



 
СТАТЬИ 

 

 

60

техническим артефактом, который может быть понят как феномен 
априори в гуссерлианском смысле. 

Понимание подлинности «исходных материалов» нового 
универсама связано с толкованием сущности дигитального объек-
та. Понятие дигитального объекта подготовлено эволюцией фе-
номенологического истолкования объекта как его идеальности, 
составляющей основание строгой науки. Юм, Кант, Гегель, Гус-
серль стремились найти в структуре сознания ответ на вопрос, как 
познать сущность объекта, но при этом объект в своем собственном 
существовании оказывался вне поля исследования. Дигитальный 
объект не сводится к структуре сознания, но при этом его понима-
ние подготовлено «механологией», т.е. исследованием существо-
вания технических объектов через посредство их движения к собст-
венному совершенству1. Вторым составляющим элементом стало 
понятие «ассоциированная среда» («associated milieu»)2. «Ассо-
циированная среда» может иметь характер природной объективно-
сти, включенной в работу технологического объекта. Например, в 
работе гидростанции принимает участие река. Она становится ча-
стью действующей технической системы. 

Дигитальный объект может восприниматься так, как вос-
принимается природная объективность – видимые и красочные 
формы бытия, тексты, операционные системы, бинарные коды, 
поля и элементарные частицы. Но этот тип редукционизма не ска-
жет много об этом мире3. 

Если следовать генезису дигитальных объектов, возникает 
понимание того, что объекты формируют ту среду, в которой жи-
вет человек, и дают нам новую интерпретацию бытия в диги-
тальной среде4. 

В этой среде возникают своя система письма и чтения и пути 
экстериоризации, дающие ключ к пониманию ухода от анализа 
естественных и частично технических объектов. 

«Паутина» с момента своего возникновения понималась как 
пространство имен или как именное пространство, поэтому можно 

                                          
1 См.: Yuk Hui. What is digital object? // Metaphilosophy. – Oxford, 2012. – 

Vol. 43, N 4. – P. 384–385. 
2 См.: ibid. – P. 386. 
3 См.: ibid. – P. 387. 
4 Ibid. – P. 387. 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

61

говорить о поворотном пункте метафизики и глубокой модифика-
ции ее смысла. Семиотические объекты, такие как философские 
понятия, обретают черты, подобные техническим объектам. Это 
позволило теоретические поля различных эпистемологий и онто-
логий рассматривать в качестве частей общего охватывающего 
пространства науки референции1. Человек в качестве подлинного 
универсума заимствует из нее слова и тексты, создавая из них свой 
мир, подлинность которого удостоверяется его видимой мудро-
стью. На самом деле, коль скоро философские идеи приобретают 
функциональный характер, становится гораздо легче заставить их 
сосуществовать, признавая, что «третье дано», не отрекаясь при 
этом от логического требования последовательности. 

Так что такое подлинность? Подлинность превращается в 
эффективность построения своего мира в «паутине». Этой цели и 
подчиняется культ истины, переставая тем самым быть приори-
тетным культом объективного знания. Данная объективная реаль-
ность утрачивает самодовлеющий характер. Она превращается в 
материал, в средство формирования ресурса. В этом смысле внеш-
няя реальность – это всего лишь хаос, пополняющий ресурс. Внут-
ренняя структура, порядок, гармония или дисгармония не имеют 
самостоятельного смысла. Смысл имеет характер ресурса. Это 
значит, что из ресурса можно получать самые различные следст-
вия в зависимости от субъективных устремлений пользователя. 
Многообразие пользователей превращает ресурс в своеобразный 
исток хаотичных следствий. Два взаимосвязанных тезиса: «хаос – 
это исток ресурса» и «ресурс – это исток хаоса» образует действи-
тельность оксюморонной реальности. Если это реальность универ-
сума, то как возможна философская система, относящаяся к сущ-
ности этой реальности, и как возможна ее объясняющая и 
предсказывающая сила? 

Она представляется возможной относительно интенции как 
подлинности цели, возникающей в конкретной ситуации здесь и 
сейчас. 

Можно ли проследить воздействие «философии паутины» на 
решение цивилизационных проблем общества или же «философия 
паутины» – это всего лишь концептуальная потенция? 

                                          
1 Yuk Hui. What is digital object? // Metaphilosophy. – Oxford, 2012. – 

Vol. 43, N 4. – P. 366. 



 
СТАТЬИ 

 

 

62

Если с этой точки зрения посмотреть на реалии жизни, то 
можно увидеть, что «философия паутины» отражает происходя-
щие в общественном сознании сдвиги. Эти сдвиги выражаются в 
распространении субъективной онтологической инженерии, при-
водящей к непредсказуемому решению практических проблем об-
щественной жизни. 

В этом и проявляется предсказывающая сила «философии 
паутины». Проверка этой предсказывающей силы может происхо-
дить в конкретных сферах практической жизни. Именно там можно 
видеть реальные следствия применения онтологической инженерии. 

В качестве иллюстрации можно обратиться к такой жизнен-
но важной проблеме, как создание новых учебников для школы. 

Так, например, авторы учебника по литературе для 8-го клас-
са средней школы Р.Н. Бунеев и Е.В. Бунеева создали учебник, ко-
торый выдержал три издания (2001, 2005, 2008) и был рекомендо- 
ван Министерством образования и науки Российской Федерации. 
Министерство зафиксировало, что учебник «соответствует феде-
ральному компоненту государственного стандарта». Таким образом 
содержание учебника утверждается как общий стандарт, опреде-
ляющий тип мышления учащихся средней школы. 

Каков в этом контексте тип мышления создателей учебника? 
Для них реальный литературный процесс – это некое хаотическое 
состояние, которое должно быть упорядочено определенным обра-
зом и превращено таким образом в учебник. На входе – своего рода 
литературная бесконечность (хаос). На выходе – созданный «поря-
док» литературных персонажей, предназначаемых для изучения: 
Маяковский, Блок, Гоголь, Чехов, Булгаков, Гоголь, Левитанский, 
Чехов, Вяземский, Чехов, Тушнова, Фет, Шекспир, Тарковский, 
Мольер, Ахматова, Монтень, Евтушенко, Карамзин. Очевидно, что 
на «выходе» также возникает хаос. 

Здесь нет и не может быть «логики» литературного процесса, 
как нет и необходимости оснований ценностной и эстетической 
иерархии литературных произведений. Здесь отсутствует исходное 
основание традиционной философской онтологии, но присутствует 
онтологическая инженерия, которая превращает интенцию авто-
ров в закон построения материала как исток подлинности, которая 
фиксируется Министерством образования и науки. Об истинности 
или неистинности изображения литературного процесса здесь речи 
не идет, ибо нет их критерия. К чему это приводит? Сознание, 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

63

сформированное в традициях философской онтологии, реагирует 
на получаемый результат самым негативным образом. Так, извест-
ный журналист А. Минкин, анализируя содержание учебника, вос-
кликнул: «Сколько дури в этом учебнике!»1. Это – очевидная эмо-
циональная оценка. 

Однако возникает и фундаментальный теоретический во-
прос: является ли столь своеобразное упорядочение литературной 
словесности логическим следствием влияния «философии паути-
ны» или же сама «философия паутины» является следствием онто-
логической переориентации общественного сознания? Очевидно, 
что тенденции реализации «очищения онтологического горизонта» 
возникает и без непосредственного влияния «философии паути-
ны». В качестве иллюстрации можно представить радикальную 
позицию, сформулированную известным журналистом Алексан-
дром Невзоровым в статье «Мертвые мальчики как старинная ду-
ховная “скрепа”»2. 

А. Невзоров, естественно, не ссылается на «философию пау-
тины», однако предложенное им разрушение духовной онтологии 
современной России отчетливо обозначает практические следст-
вия, вытекающие из идей «очищения онтологического горизонта». 
Очищение осуществляется с помощью языковой технологии. Так, 
в статье духовные «скрепы» патриотизма отождествляются с мар-
гинально-черносотенным маразмом, с попытками Василия Шуй-
ского и патриарха Гермогена канонизировать царевича Димитрия 
путем создания видимости нетленности его тела, для чего потре-
бовалось убийство отрока моложе 10 лет. 

«Онтология» такого патриотизма может вызвать только от-
вращение. Но при этом нельзя не признать эффективность такой 
формы онтологической инженерии. 

Вторым столпом духовной онтологии является великая рус-
ская литература. А. Невзоров, осуществляя очищение онтологи-
ческого горизонта, утверждает, что смыслы русской литературы 
остались в далеком прошлом, что ее можно реанимировать только 
с помощью «наркозно-дыхательного аппарата». «Милая старуш-
ка» может храниться долго и быть открытой для посещения запла-

                                          
1 См.: Минкин А. Татьяна Толстая умерла // Московский комсомолец. – 

2013. – 27 февр. – С. 6.  
2 Московский комсомолец. – 2013. – 26 февр. – С. 3.  



 
СТАТЬИ 

 

 

64

канными родственниками (т.е. литературоведами). Это также эф-
фективное «очищение» онтологического горизонта. Этому «очи-
щению» подвергся даже Ф. Достоевский, который представлен как 
педофил, лицемер и «соловей режима». 

И естественно, наиболее эффективному «онтологическому 
очищению» подвергнута православная церковь. Православие, ут-
верждает А. Невзоров, будет зачищено, вероятно, еще тщательнее, 
чем в 20-х годах ХХ в. 

Нельзя не видеть воздействия «философии паутины» на пси-
хологическое формирование личности. 

«Философия паутины», становясь духовным универсумом 
современного человека, формирует его как человека утилитарного 
(utilitarian man). В нем формируется новая сущность – не религи-
озная, не социальная, не моральная, не идеологическая, а техноло-
гическая. Совершенный технологический человек – это всякий, 
способный использовать все ресурсы «паутины». И это оказывается 
возможным, поскольку субстанция «паутины» – это метаморфоза 
«третьей реальности», при которой слово, сохраняя свою форму, 
может утрачивать свой сакральный метафизический смысл, обре-
тая свойство технологического орудия. Эта метаморфоза «третьей 
реальности» проясняет ту истину, что универсальный мир языка – 
это не только его внешняя форма, но и цивилизационное мышле-
ние, создающее мир гармонии, открывающее новые горизонты 
жизни человечества. Дух гармонии находит свое выражение в сло-
вах на любом существующем в современном мире языке. Именно 
этот язык взрывает дух человека утилитарного, открывая путь к 
интеллектуальному диалогу, в процессе которого формируется 
глобальный смысл языка, создающего мастера цивилизационой 
культуры, и необходимые духовные условия постоянства воспро-
изводства жизни цивилизации. 

 
8. Заключение. 

«Расчистка» онтологического горизонта: Языки имперской 
меланхолии и абсолютизма пользователя сети 

 
Утверждение в цивилизационном самосознании «философии 

паутины» порождает «расчистку» онтологического горизонта. Это 
предполагает перевод смысловых ориентиров бытия из поля есте-



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

65

ственного универсума в поле технологического универсума, соз-
даваемого человеком. 

С этим процессом связывается создание комфортности бы-
тия. Проблема, однако, заключается в том, что в отношении чело-
век – создаваемый универсум «испаряется» универсальная духов-
ная сущность человека как смыслового полушария универсума. 

Утрата человеком универсальной духовной сущности вызы-
вает интенсификацию языковых процессов, связанных с разруше-
нием константных смысловых опор жизни. 

Происходящие в условиях глобализации языковые взаимо-
действия оказывают все более глубокое влияние на характер эво-
люции современной цивилизации. 

Обнаруживается несовместимость различных образов жизни 
и языков, если их взаимодействие превращается в «вытеснение» и 
«захват» жизненного пространства. В этой ситуации языковые 
различия становятся средством взаимообособления. 

В силу элиминации универсальной сущности человека ци-
вилизация оказывается перед угрозой возрождения расизма и ре-
лигиозного радикализма. Вместе с тем начинает обретать свою 
реальность теургическая функция слова, определяющая эксклю-
зивное место наций и рас в глобальной цивилизации. Языковой 
опыт обнаруживает свой судьбоносный смысл. Не случайно 
Х.Г. Гадамер придавал языковому опыту «абсолютное» значение1. 

Универсальность смысла теперь должна быть определена в 
образе жизни эксклюзивного субъекта, который и должен посред-
ством языкового опыта получить статус цивилизационной кон-
станты. Помимо эксклюзивного субъекта таким статусом не может 
обладать никакой иной субъект. Эту логику должен утвердить 
языковой опыт современного мира. 

Процессы глобализации поднимают проблему духовности 
общего планетарного языка: это вопрос о возможности через по-
средство планетарного языка превращать конечность существова-
ния человека в бесконечность смысла. Может ли английский язык 
нести такие смыслы для народов современного мира? 

                                          
1 См.: Силичев Д.А. Ф. Соссюр и современная философия // Фердинанд де 

Соссюр и современное гуманитарное знание: Сб. статей / РАН. ИНИОН. Центр 
гуманит. науч.-информ. исслед. Отд. языкознания. – М., 2007. – С. 89. 



 
СТАТЬИ 

 

 

66

Если это невозможно, то, при сохранении претензии, носи-
тель универсального языка будет позиционировать свой смысл в 
качестве центра бытия, опираясь на «язык» оружия. В этом он ви-
дит реализацию своей функции носителя универсальной истины. 
Соответственно, представление о своем языке как выразителе 
культурного центра бытия превращает определенное географиче-
ское место в регион, из которого должна распространяться гло-
бальная власть. Это – исходный философский пункт геополитики. 

Эрозия глобальной власти порождает язык меланхолии.  
И это проблема не только европейского самосознания, обращенно-
го к своему прошлому. Ностальгия по глобальному величию мо-
жет быть обращена и к будущему. 

Языковые построения, если они детерминированы носталь-
гией по величию прошлого или будущего, приобретают характер 
целенаправленно построенных информационных стилей, имею-
щих как интровертный, так и экстравертный смысл. 

Если глобальные информационные построения отталкива-
ются не от языка власти, а от языка справедливости, то они обре-
тают характер универсальности, соответствующей интересам лю-
бого человека. На этой основе может рождаться тип глобального 
самосознания, свободный от меланхолии, несущей на себе импер-
скую печать. Это, как отмечал Д. Массей, требует нового теорети-
ческого осмысления «глобального чувства места»1. Это – чувство 
места не как центра распространения глобальной власти, а как 
многообразие взаимозависимых, взаимодополняющих друг друга 
и интересных для друг друга мест, расположенных на Земле. Это 
означает и практическое признание симбиотических отношений 
даже между весьма удаленными друг от друга местами прожива-
ния. Вместе с тем это ставит проблему возможности существова-
ния многообразия и проблему переговоров между представителя-
ми разных языков и культур, «вброшенных» в совместную жизнь. 

Процессы глобализации делают «вброшенность» носителей 
различных языков и культур в совместную жизнь явлением повсе-
местным. Оптимальным решением может стать сохранение роли 
государственного, т.е. общего для языка коренного населения при 
признании прав на изучение и использование языков приезжих, 
мигрантов, если в этом существует экономическая и социальная 
                                          

1 См.: Massey D. Space, place and gender. – Minneapolis, 1994. – VIII, 280 p.  



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

67

необходимость. Если отсутствует адекватное теоретическое ос-
мысление происходящих стихийно процессов и продуманная по-
литика взаимной адаптации, то нарастание противоречий стано-
вится неизбежным. Эта ситуация становится характерной и для 
Москвы. 

«Не проходит недели, – отмечает Валерий Рашкин, первый 
зампредседателя Комитета по делам национальностей Государст-
венной думы РФ, – без сообщений о межэтнических конфликтах. 
Идет эскалация насилия как со стороны мигрантов, так и по отно-
шению к ним… На совести мигрантов 70% всех изнасилований… 
в Москве находится более 2 млн. мигрантов… Это около 20% жи-
телей города, тогда как, согласно общемировой практике, критич-
ным для коренного населения считается показатель свыше 10% 
приезжих»1. 

Какой теоретической модели необходимо следовать, чтобы 
«вброшенность» не превращалась в потенциал цивилизационного 
взрыва? В этой проблеме присутствует и языковой аспект. 

Очевидно, что реализация в современной международной 
политике одной-единственной модели либеральной демократии 
будет фактически означать подчинение все большего и большего 
числа людей и культур народов контролю Запада в соответствии с 
тем аргументом, что эта модель лучше соответствует внедрению 
прав человека и универсальных ценностей2. 

В ситуацию идеологического доминирования вносит свои 
коррективы доступность универсального информационного поля, 
возможность непосредственного участия в формировании гло-
бального самосознания. В этом совместном участии сакральные 
константы культуры должны открывать свои смыслы постоянному 
диалогу, в ходе которого языковой опыт обретает новые измере-
ния. Там, где раньше действовала традиция безусловного подчи-
нения нравственным заветам и правовым законам как выражения 
абсолютного авторитета, теперь существует непрерывный диалог, 
сопоставление pro et contra при удержании абсолютных ценностей. 
Эта ситуация требует определения духовных технологий, обеспе-
чивающих последовательность нравственного формирования лич-

                                          
1 См.: Нужен ли Москве «железный занавес»? // Московский комсомо-

лец. – 2013. – № 4 (271), 19 февр.  
2 Mouffe С. On the political. – L.; N.Y., 2005. – P. 103. 



 
СТАТЬИ 

 

 

68

ности. Если эта последовательность разрушается, то моральная 
определенность личности вытесняется его внутренней духовной и 
нравственной неопределенностью. Это открывает возможность 
для абсолютного утверждения субъективной воли как единствен-
ной авторитетной максимы жизни. Конечность существования вы-
тесняет бесконечность смысла. Абсолютизация субъективной воли 
рождает массу индивидов, полагающих себя носителями абсолют-
ной власти и свободы действий. В итоге возникает тенденция к 
расширению сфер социального хаоса, сопровождаемого ростом 
коррупции, нарушений законов и моральных норм поведения. 
Создается цивилизационная ситуация, при которой традиционные 
пути формирования общих принципов самосознания и самоопреде-
ления представляются не соответствующими новым информацион-
ным реалиям общественной жизни и универсальности свободы.  
Каждый индивидуум создает для себя свои собственные законы 
жизни, определяющие «логику» их словесного оформления. 

Позитивный смысл «философии паутины» усматривают в 
том, что она может служить орудием доказательства, поскольку 
допускает движение мысли в противоположных направлениях, что 
изменяет наши представления об истине воплощения. Это доказы-
вается опосредованными «паутиной» многовариантными вирту-
альными мирами, рост которых происходит постоянно. 

И в этом процессе интерпретация действительности начинает 
совпадать с ее изменением. Как с этой точки зрения следует оце-
нивать «философию паутины»? 

«Философия паутины» соответствует аполлоническому взгляду 
на языковую и культурную ситуации современного мира. Онтоло-
гическая инженерия делает легитимной позицию космополитизма, 
предполагая «освобождение» от представлений традиционной он-
тологии. 

«Философия паутины» – это семантическое выражение за-
ключения человеком самого себя в такую ограниченную структу-
ру, в которой у него возникает ощущение безграничности возмож-
ностей, т.е. ощущение полной свободы, которая не ограничивается 
нравственными и цивилизационными правилами. Таким образом, 
свобода в «паутине» может превращаться в своеобразную «ком-
пенсацию» эрозии свободы в реальной жизни. Эрозия свободы в 
реальной жизни сопряжена с нарастающим духовным напряжением, 
подталкивающим человека утилитарного к агрессивным движениям 



 
Метафизика слова в контексте планетарного языка 

 

 

69

в силу кризиса высоких форм коммуникации, возникающих лишь 
на развитом духовном основании. 

Что составляет основу духовного кризиса человека утили-
тарного? Эту основу могут составлять те ощущения, которые воз-
никают в ходе «войны всех против всех» в «паутине». Это – вир-
туальная реализация той ситуации, которая описана в доктрине 
Томаса Гоббса и представляет логическую виртуальную легитими-
зацию абсолютизма. Это теперь абсолютизм каждого отдельного 
пользователя сети. Так что же ждет современного человека, при-
нимающего за истину «философию паутины»? Конечно, человек – 
не муха-цокотуха; он способен понять, что «паутина» – всего лишь 
средство для новых форм получения информации и коммуника-
ции, а не универсум реального человеческого бытия. «Паутину» 
следует использовать как средство – так, как используются теле-
фон, радио, телевидение, мобильные телефоны и айфоны, и не 
превращать ее в универсум. Тогда отпадут страхи и недоумения, и 
человек сохранит свои функции в качестве смыслового полушария 
универсума. И ему придется вновь оказаться перед своим вечным 
моральным и историческим долгом, в следовании которому и про-
являются его совесть и подлинная человеческая сущность. 

 


